
 

1 

 

 



   

2 

 

 

 

 

Dio è Solo amore 

 

  



   

3 

 

 

Fray Mauro Iacomelli 

E-mail: maurelivit@gmail.com 

www.fraymauro.com.gt 

Traduzione dallo spagnolo dello stesso autore 

 

 

 



   

4 

 

DIO È SOLO AMORE 
 

INDICE 
 

Presentazione utile                                                                       6 

                                               PARTE I 
 

Capitolo 1                                                                                           
Nuova immagine di Dio                                                        13 

Capitolo 2                                                                                                              
Da Dio viene solo il bene                     18 

Capitolo 3                                                                                                          
E il male, da dove? 21 

Capitolo 4                                                                                                                         
Il figlio prodigo                                                                     23 

                                     

 PARTE II 
 

Capitolo 5                                                                                                                                         
Amore in grado sommo  26  

                                                 PARTE III 

 

Capitolo 6                                                                                                            
Alcuni  concetti da chiarire        36 

 
 



   

5 

 

                                                  PARTE IV 

 Capitolo 7                                                                                                                                       
Il  “nodo” pasquale 39 

    PARTE V 
 

Capitolo 8                                                                                                              
LA Divina Provvidenza  44 

       PARTE VI 
 

Capitolo 9                                                                                                            
Settimana Santa con “nuovo sentire”.                                    47       

Capitolo 10                                                                                      
Come ci ha salvati Gesucristo?                                               54                                                   
(* NOTE. Importante consultarle qui)                                   59 

 

          PARTE VII 

 

Capitolo 11                                                                                                                              
Pregare la Settimana Santa                                                       62 

                                                     PARTE VIII 

Capitolo 12  

    Un avviso imprescindibile                                                         73 

 

                                                      PARTE IX                                            

Capitolo 13                                                                                                                                    
Il Beato Fra Giovanni Duns Scoto                                          75 



   

6 

 

     

                                                        PARTE X 

Capitolo 14 

     IL PRIMATO ASSOLUTO DI GESUCRISTO                    80 

 

Capitolo 15 

 “All’inizio”, fu solo l’ AMORE                                                 87 

 

                                                          PARTE XI 

Capitolo 16 

     La Vergine Maria, umile collaboratrice                                  92 

 

                                                           PARTE XII 

Capitolo 17 

     Riassumendo                                                                            93 

 

 

 

 

 

 

 

 



   

7 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

Dio è SOLO amore  

PRESENTAZIONE UTILE  

Ero un povero contadino dell'Italia centrale che lavorava nella fattoria 

di un proprietario terriero. Nel 1948, dopo la Seconda guerra mondiale, 

sentivo dire che i contadini che reclamavano la terra per le loro 

famiglie venivano messi in prigione, ma non capivo molto.  



   

8 

 

Questo, ritengo, non è entrato in me come rancore contro i ricchi 

proprietari terrieri, ma è rimasto semplicemente come un ricordo 

d'infanzia, senza trascendenza...o forse sí. 

Sono entrato nel Seminario Minore francescano di Assisi, in Cittá di 

Castello (Umbria); ho professato nel luglio 1958 e sono stato ordinato 

sacerdote nel 1962, all'inizio del Concilio Vaticano II.  

Questo importante evento ha avuto un grande impatto sulla mia 

incipiente esperienza sacerdotale e sul mio futuro apostolato, nella 

forma e nel contenuto. Sentivo di avere un piede nel vecchio mondo e 

l'altro nel nuovo.   

Mentre facevo i miei studi teologici insieme a un frate nicaraguense, 

ho avuto il desiderio di andare come missionario in Nicaragua. I 

superiori mi lasciarono partire 11 anni dopo la mia ordinazione 

sacerdotale, nel 1973. Avevo 37 anni. 

Ho viaggiato sul transatlantico Rossini che, da Napoli, terminava il suo 

percorso a Santiago del Cile, passando per il canale di Panama.  

Da Panama a Nicaragua ho preso il Ticabus.  

Durante il lungo viaggio di 13 giorni, 1– 13 settembre, si sono 

verificati tre episodi rivelatisi molto significativi per me. 

Uno è avvenuto durante la parte finale della navigazione, l'11 

settembre. Osservavo con curiosità un gruppo di uomini e donne che 



   

9 

 

ascoltavano, allegramente eccitati, la voce di un enorme apparecchio 

radio. Qualcuno mi disse che erano uomini d'affari cileni. Molti mesi 

dopo, mi sono ricordato e ho capito che stavano festeggiando la notizia 

del bombardamento del Palazzo della Moneda da parte di Pinochet.   

Il secondo episodio, a metà tra il tragico e il comico, mi è successo alla 

frontiera del Nicaragua. Avevo con me una cassa di libri, scritti in 

italiano; uno dei libri era di Carlo Carretto, intitolato “Ciò che conta è 

amare” (Lo que cuenta es amar); ma in italiano il “que”  spagnolo si 

scrive “che”; e si armó un gran problema, a causa di Che Guevara!  

Il terzo episodio fu di segno molto diverso.  

Quando sono arrivato al capolinea di Managua, un buon frate mi stava 

aspettando. Mi disse che, sulla strada per il convento, mi avrebbe fatto 

visitare il centro della città, che era stato completamente distrutto dal 

terremoto dell'anno precedente. Il frate mi avvertí che la gente diceva 

che era stato un castigo di Dio perché si stava ballando la Vigilia di 

Natale. Perturbato, guardavo questa grande rovina: case di uno o due 

piani distrutte, causando migliaia di morti. Improvvisamente, in mezzo 

a tante macerie, apparve un edificio di dieci piani, tutto intero, senza 

un graffio. Ho quasi gridato: e questo? Il buon frate non si accorse del 

mio stupore, e con il tono di una guida turistica distratta rispose: 



   

10 

 

"Quella è la Banca di America". Non dissi altro, e il frate si sorprese 

del mio silenzio. 

Questo scenario contrastante mi fece perdere l'"innocenza" sociale e 

ideologica che avevo portato con me dall'Italia!  

Ho sentito come un flash nel mio cervello, ho capito che il Centro 

America era come quello scenario: migliaia di povere case rase al suolo 

e una “Banca di America” nel mezzo, forte e sicura, come a dire: “E 

allora che? I soldi sono miei e ne faccio quello che voglio” !  

In quel momento una buona ispirazione entrò nel mio cuore e nella mia 

mente: "In mezzo a questa grande disuguaglianza, passerò tutta la mia 

vita come sacerdote agendo in favore dei poveri e insegnando di 

conseguenza. Cercheró le vere cause della sofferenza, e libereró anche 

Dio dalla calunnia di essere la causa delle sofferenze. Cercherò una 

filosofia e una teologia della storia che dimostrino che le disgrazie dei 

poveri hanno origine nelle menti egoiste, e che la morte dei poveri, nel 

terremoto per esempio, non viene da Dio ma dall'irresponsabilità e dal 

furto di chi ha costruito male gli edifici rubbandosi il materiale". Anni 

dopo, si scoprí che quelle case erano state costruite con la metá del 

ferro necessario. 

 

Questo piccolo libro testimonia che quell’ispirazione non fu vana.  



   

11 

 

 

Ciò che ho appena espresso sarà espresso molte volte, ma 

approfondendo il tema in cerchi concentrici: chiarendo sempre di più 

e da diverse angolazioni. 

 

*** 

PREMESSA IMPORTANTE, prima di osare indicare nuovi percorsi 

teologici.   

Per legittimare nuove interpretazioni di alcune verità cristiane, riporto 

ciò che il Papa emerito Benedetto XVI ha detto al clero di Roma il 2 

marzo 2007: "La teologia è sempre stata molteplice: la scuola 

francescana, la scuola domenicana e altre. Come abbiamo detto, la 

Parola di Dio è sempre più grande; ecco perché non saremo mai in 

grado di esaurire la portata di questa Parola; e sono necessari diversi 

approcci, diversi tipi di riflessione. Il teologo cerchi di trovare indizi 

che rispondano alle esigenze e alle sfide del nostro tempo; sempre 

consapevole che tutto questo si basa nella fede della Chiesa". 

E il principio esegetico di Papa Francesco, parlando dello stesso tema, 

anche lui al clero di Roma, fu chiarito della seguente maniera: 

"Sviluppare una dottrina non è cancellarla; significa adattare le risposte 

di un contenuto perenne ai tempi che si vivono, per una migliore 



   

12 

 

comprensione della verità nucleare; l 'evoluzione del domma è uno 

sviluppo organico del tema, rimanendo fedele questi alla propria 

identità”. Come un bambino che cresce ma mantiene sempre la sua 

identità (Incontro con il clero di Roma del 6. 12. 2013). Y el 13 

diciembre del 2021: “se parliamo della fede come nel passato, la gente 

non capisce”. 

 

 

  



   

13 

 

PARTE I 

Capitolo 1 

UNA NUOVA IMMAGINE DI DIO  

 

Dio è amore infinito, incondizionale, gratuito.  

Tutte le cose buone vengono da Lui. "Tu sei il buono, tutto il bene, 

ogni bene, il solo bene " (San Francesco d'Assisi).  

Nulla che spaventi o causi sofferenza viene da Lui o è permesso da 

Lui.   

Egli ci ama anche quando pecchiamo.  

Il fiume del suo perdono continua a scorrere verso di noi, come l'amore 

“viscerale” (rahamim) di una madre, anche quando non ci pentiamo. 

Aspetta solo che gli apriamo la porta del cuore “per entrare e cenare 

con noi" (cfr. Ap 3,20). La cosa triste è quando gli chiudiamo la porta 

e il suo amore di perdono non può entrare, perché rispetta la nostra 

libertá. Il suo amore certamente fluisce verso di noi, ma se gli 

chiudiamo la porta restiamo senza vita.                                                                          

C'è un Donatore d'amore ma non c'è un ricettore d’amore. 

Apriamo la porta al suo amore!  

 



   

14 

 

Finalmente, sta nascendo qualcosa di nuovo; una nuova luce incombe 

sulla nostra antica immagine poco brillante di Dio. In armonia con 

quello che ci ha detto Gesú, la nuova immagine di Dio, che si sta 

accendendo nella notte, é il cambiamento più grande e gioioso che 

l'umanità abbia scoperto in questi duemila anni.   

Fino a pochi decenni fa, l'immagine di un dio punitivo, arbitrario e 

autoritario pesava sulla nostra storia.   

Ma già alcune voci, incluso dell'alta gerarchia cattolica, stanno dicendo 

cose nuove. He aquí algunas. 

  

Nel 1999, proclamato Anno del Padre in vista dell'Anno Giubilare 

2000, il CELAM (Consiglio Episcopale Latino-Americano) ha inviato 

un messaggio ai cristiani dell'America Latina. Il paragrafo più 

significativo recita così: "Quest'anno dovrebbe servire a spaventare 

dall’animo umano quelle caricature di Dio che ci hanno fatto tanto 

danno e continuano a farcene ... la caricatura di un dio punitivo, 

giustiziero, arbitrario, capriccioso".                                                                             

Lo stesso anno, da Roma, el Papa San Giovanni Paolo II proclamò che 

l’inferno non è stato fatto da Dio, né è Dio che manda all'inferno 

(Udienza Generale del 28. 07.1999). Ciò significa che Dio non ha fatto 



   

15 

 

nemmeno “l'inferno" della malattia e della morte (cfr. J.P. II, 

Messaggio per la Giornata della Pace del 01.01.2005).    

L'apostolo Giovanni dice che Dio è amore (1 Gv. 4,16-18). Non è 

qualcuno che ha amore, ma qualcuno la cui natura è amore,Tutto ciò 

che causa sofferenza e morte non viene da Lui; solo il bene viene da 

Lui, direttamente o indirettamente. È l'amore del padre e della madre, 

che non esclude nessuno dei loro figli. Egli ha mandato suo Figlio 

perché noi possiamo avere la vita in abbondanza (Gv10,10); e vuole 

che tutti siano salvati (1Tim 2,4). L'amore include tutti e sempre; ciò 

che solo potrebbe allontanare da questo amore sarebbe il libero e il 

persistente rifiuto della verità e dell'amore da parte dell'essere umano, 

per libero arbitrio. L'autoesclusione può verificarsi, mai l'esclusione da 

parte di Dio.   

A questo punto, la domanda che molti teologi si pongono è: ci sarà 

qualcuno che vuole escludersi? Dio, con la sua infinita tenerezza e 

sapienza, non troverà il modo di sedurre anche i più riluttanti? Non si 

può fare a meno di pensare al ladro e assassino, crocifisso accanto a 

Gesù, che ha superato la sua autoesclusione da ogni vita nei pochi 

momenti in cui ha sofferto con Gesù! Dio è grande e "il suo braccio 

non è legato”, non è nemmeno legato ai sacramenti o alla Chiesa 



   

16 

 

visibile. La sua grazia e il suo amore vanno oltre le istituzioni e la 

nostra immaginazione.  

“Tu, Signore, hai preso l'iniziativa di crearci e metterci sulla via del 

cielo dove diventeremo pienamente partecipi della tua natura divina; 

ci mettiamo nelle tue mani amorose. Come abbiamo potuto concepirti 

così meschino, così simile a un essere umano che si infuria se non gli 

viene prestata attenzione, che si vendica e scarica tutto il suo potere 

seminando lacrime, grida e morte? La tua onnipotenza è ben diversa 

dal concetto che ne ha l'uomo: la tua onnipotenza "si esprime solo 

nell'amore" (Benedetto XVI, Udienza Generale, 30.01.2013). Grazie 

Signore, per essere molto diverso da come ti abbiamo immaginato! 

Tuo Figlio Gesù ha fatto di tutto perché capissimo come sei veramente, 

raccontandoci la parabola del figlio prodigo. In realtà, quella parabola 

dovrebbe essere chiamata "del padre amoroso”; pertanto, con un nome 

peccato-centrico, non l'abbiamo compresa appieno”. “Comprendiamo, 

Signore, che la nobiltà obbliga. Se sei così buono, così misericordioso, 

noi tuoi figli dobbiamo rifletterti in questo modo a tutti i nostri fratelli 

e sorelle del mondo; con il nostro comportamento, ragionamento e 

testimonianza”. “Contribuiremo, Signore, a che tante persone che si 

erano allontanate da te per paura, tornino a casa, organizzate per 

festeggiare. Inoltre, vogliamo acquistare un cuore puro e generoso per 



   

17 

 

benedire chiunque ci maledica, e perdonare settanta volte sette. 

Vogliamo smettere di mostrare un volto amareggiato, affinché le 

persone che ci incontrano siano attratte dal "profumo" della nostra 

serenità e cordiale accoglienza, ispirata da te.  

Leggiamo il capitolo 4 della Prima Lettera di San Giovanni: Dio è 

amore... quando l'amore raggiunge in noi la sua perfezione, guardiamo 

con fiducia al giorno del giudizio... chi teme non conosce l'amore 

perfetto".   

Possiamo riassumere: l'inferno esiste, ma non lo ha fatto Dio. Il castigo 

esiste, ma non è mandato né permesso da Dio; le malattie, le disgrazie 

esistono, ma non vengono da Dio. Il dolore Dio non lo vuole né lo 

permette, solo lo tollera, per rispettare la nostra libertà. 

  



   

18 

 

Capitolo 2 

TUTTO CIÒ CHE TI FA SOFFRIRE O MORIRE NON 

VIENE DA DIO                                                                                                       

 

Egli non ha creato la morte. Comprendiamo la morte "con 

pungiglione", che è spaventosa perché è frutto del peccato. In Gen. 1, 

31–2,2 si dice: "Dio vide che tutto ciò che aveva fatto era molto buono. 

Sesto giorno. Il settimo giorno, Dio aveva terminato la sua opera e si 

era riposato".  

La morte e la sofferenza vengono dopo, da Adamo ed Eva, dai nostri 

disordini.  Sono conseguenze logiche delle nostre decisioni illogiche. 

Che Gen.3, 19 "mangerai con il sudore della fronte e morirai" sia un 

castigo di Dio è un'interpretazione primitiva. Oggi, lo Spirito Santo 

aggiorna l'interpretazione di questo passo e ci chiarisce che le 

sofferenze non sono castigo di Dio. Egli, come si fa con un bambino, 

sta adattando per queste generazioni una interpretazione nuova dei testi 

biblici.  

Oggi, per esempio, la scienza sta quasi rimuovendo il "sudore dalla 

fronte" nel lavoro, e la chiesa benedice questi risultati. Ciò che la 

scienza e la Chiesa fanno non va contro lo Spirito Santo, ma 



   

19 

 

collaborano con Lui affinché la Rivelazione di Dio, che è progressiva, 

sia compresa a fondo e progressivamente (Giovanni Paolo II).  

Dio, quindi, non manda nessuna sofferenza o la morte. In Sapienza 

1,13 si dice: "Dio non ha fatto la morte e non ama che i vivi si 

perdano... le specie che appaiono in natura sono medicinali e non 

portano veleno mortale".                                                                                                 

Non c'è spazio qui per interpretazioni differenti. 

L'apostolo Giacomo, nel capitolo 1,12-18, dice da dove provengono 

tutte le sofferenze e la morte "con pungiglione" (differente dalla morte-

dormizione, come quella della Vergine).  Leggiamo: "Ognuno è tentato 

dal proprio desiderio disordinato, che lo trascina e lo seduce; il 

desiderio allora concepisce e genera il peccato; il peccato cresce e, alla 

fine, genera la morte".   

E Benedetto XVI, il 02.02.2011, ha detto a un gruppo di malati che si 

stavano recando al santuario di Lourdes: "Dio ci ha creati per la vita e 

la felicità, ma la malattia e la morte sono conseguenza del peccato".  

E San Giovanni Paolo II, nel messaggio del 1° gennaio 2005, chiede:  

"Cos'è il male? Il male passa attraverso la libertà umana", risponde. È 

impressionante il fatto che questo santo Papa non parla del diavolo in 

questo contesto così significativo. Vuole che non siamo vittime di 

evasione. Siamo noi, gli umani, che dobbiamo prenderci tutta la nostra 



   

20 

 

responsabilitá. Noi, i nostri antenati, le cattive autorità, il cambiamento 

climatico, l'inquinamento ambientale.  C'è solo da investigare. 

Insomma: la morte esiste, ma non viene da Dio; il castigo esiste, ma 

non viene da Dio; le malattie, le disgrazie esistono, ma non vengono 

da Dio ma dall'uso improprio del nostro libero arbitrio.  

  



   

21 

 

Capitolo 3 

DA DOVE VIENE IL MALE NEL MONDO?  

 

Da dove viene il male? Dalla nostra libertà male usata. Abbiamo 

appena letto ciò che San Giovanni Paolo II dice al riguardo.  

Abbiamo il libero arbitrio. Perché Dio ci ha dato il libero arbitrio? 

Perché Egli ci ha creati per imparare ad amare, e amare si può solo se 

siamo liberi, cioè se la decisione di ascoltare Dio nasce dalla nostra 

iniziativa, dal nostro libero arbitrio.  

Pensiamo che libertà equivalga alla dissolutezza. Allora, in realtá, non 

si tratta di libertá ma di puro egoismo e libertinaggio.  

La vera libertà è ascoltare il Signore per scelta propria, come risposta 

amorosa all'amore. 

       

E LA BIBBIA CHE DICE? Il linguaggio dell'A.T. è a volte "ambiguo 

e contraddittorio". Si dice che Dio è misericordioso, eppure spesso 

decide crudeltà contro il suo popolo. Leggiamo, per esempio, una 

pagina del profeta Ezechiele, al cap. 9, 1-2 e 5-6. Il Profeta ha una 

visione in cui Yavè gli ha fatto vedere tutti gli orrori commessi dal 

popolo di Dio. A un certo punto, Dio gridò: "Continueranno a farmi 



   

22 

 

arrabbiare? Ma questa volta hanno passato la misura. Agirò 

furiosamente; non li perdonerò e il mio occhio sarà inclemente. Poi, 

mi gridò nelle orecchie con tutte le sue forze: "Punizioni della città, 

avvicinatevi, visitate la città e uccidete. Non perdonate nessuno: 

vecchi, giovani, donne, bambini, uccideteli tutti".   

Perché la Bibbia a volte si esprime in questo modo? Considerare che il 

N.T. non si esprime più in questo modo.  Nell'A.T. la Bibbia usava 

termini di punizione e in maniera antropomorfica, per inculcare la 

sovranità di Dio e l'obbedienza a Dio. Era un popolo "bambino", aveva 

bisogno di espressioni forti per capire. Non conosceva il concetto di 

"causa seconda" e attribuiva tutto a Dio, il bene e il "male.” Dio sa 

perché", dicevano quando l fatto era troppo disgustoso e 

incomprensibile. La “causa prima” è Dio e la “causa seconda” è 

l'essere umano. Gli ebrei leggevano la Storia della Nazione e di ogni 

essere umano come se tutto ha origine da Dio, il positivo e il negativo.  

 

  



   

23 

 

Capitolo 4 

PARABOLA DEL FIGLIO PRODIGO (Lc 15,11-24) 

 

Dovrebbe essere chiamata: la parabola del “padre amoroso”; perché il 

protagonista è il padre pieno di comprensione e di amore verso il figlio 

ribelle che torna a casa; e anche pieno di pazienza con il figlio 

maggiore, che non vuole partecipare alla festa per il ritorno del fratello.  

 

Ricordiamoci di questa bella parabola.   

Gesù dice che un padre aveva due figli. Il più giovane chiese al padre 

di dargli i soldi perché voleva andare a provare fortuna e piaceri. Andò 

all'estero. Presto finì i soldi e volle trovare un lavoro. Gli fu dato un 

lavoro vergognoso per un ebreo, quello di pascolare i porci. Arrivó 

all’estremo di morire di fame, perché non gli era lecito mangiare 

nemmeno il cibo dei maiali.  

Fu allora che decise di tornare a casa, da suo padre. Pensava che suo 

padre era giustamente arrabbiato, ma era disposto a chiedere perdono 

in ginocchio e a lavorare, a casa, come qualsiasi altro lavoratore.  

Pensava di meritare ogni tipo di punizione. Ma il padre aveva l'amore 

infinito, incondizionale e gratuito di Dio. E, vedendolo da lontano, gli 



   

24 

 

corse incontro, lo riempì di baci e “buttò la casa dalla finestra” per 

fargli festa,"perché questo figlio era morto ed era tornato in vita".  

Questo è l'amore di Dio! Infinito, incondizionale, gratuito. Il figlio 

ragionava secondo il metro della giustizia umana, il padre invece 

ragionava secondo il metro della misericordia divina, che è infinita, 

incondizionale e gratuita.  

Perché nella predicazione cristiana questa parabola è stata trascurata 

nel suo significato genuino? Sembra incredibile, ma in gran parte è 

stata trascurata a causa del titolo sbagliato che le è stato dato; in molti 

secoli di predicazione, ci si è concentrati soprattutto sul figlio prodigo 

che si converte dai suoi peccati, e pochissimo sull’amore incredibile 

del padre. Era stata coltivata una spiritualità peccato–centrica, di paura 

e castigo.   

Ora, in questo nostro tempo, è urgente scoprire meglio la fonte 

rinfrescante dell'amore infinito, incondizionale e gratuito di Dio. 

Sapendo che Dio è amore inesauribile, diventa più facile per le nuove 

generazioni cercarlo e riconoscerlo come fonte di vita integrale e di 

felicità. I giovani di oggi sono affamati di Dio, anche senza saperlo; e 

non vogliono tornare alla "Casa del Padre" forse perché abbiamo 

predicato loro un Dio punitivo, vendicatore, arbitrario, che manda 



   

25 

 

all'inferno quando vuole, con rabbia e con gusto, una vera caricatura 

di Dio!  

Il Papa emerito Benedetto XVI ha un'espressione molto bella su tutti 

questi temi. Nell'Udienza pubblica del 30 gennaio 2013, commentando 

la seconda riga del Credo "Credo in Dio Onnipotente", dice: "Dio, nel 

darci la libertà si è limitato nella sua, e ha un solo potere: quello di 

amare. Rivela la sua forza amando tutti e tutto. E Gesù rivela al mondo 

questo amore del Padre, perdonando dalla croce, rispondendo al male 

con amore... E questo potere vincerà. È così che la morte, la grande 

nemica, viene divorata e privata del suo veleno".  

  



   

26 

 

PARTE II 

Capitolo 5 

Amore in grado sommo.    

                                                                                   

Continuiamo a illuminare l'immagine di Dio "tutto amoroso".  

Entriamo nel domma della redenzione. 

Nella morte e risurrezione del Signore, l'amore di Dio si è manifestato 

in grado sommo. 

Tuttavia, anche nel domma della Redenzione occorre reinterpretare 

aspetti che, così come vengono letti oggi, sembrano gettare ombre  sul 

puro amore di Dio. 

 

*OMBRA DA DISSIPARE:   

Si dice: Dio ha pianificato la morte di Gesù sulla croce (ombra).  

 

              ° Re-interpretazione: non è stato Dio Padre.   

I rappresentanti religiosi del popolo ebreo furono gli autori intellettuali 

della morte di Gesù, e i romani gli esecutori politici e materiali.  



   

27 

 

Non era il piano di Dio che Gesù morisse crocifisso per pagare il 

debito dei nostri peccati, come è stato trasmesso per secoli. Dio non 

vuole la morte di nessuno, tanto meno quella dell'essere umano più 

innocente, Gesù. La morte è sua nemica! Dio ci ha creati con paterna 

tenerezza perché vivessimo felici (cfr. Sab. 1, 12-15); e a Gesucristo 

lo ha creato per darci la vita in pienezza:"In lui, per lui e in vista di lui 

tutto è stato creato" (Ef 1,4-10 e Col 1,15-20). Dio non ha creato la 

morte.  La morte, insieme a tutto ciò che ti fa soffrire, è nemica di Dio.  

Per le tante citazioni bibliche, ne metto qui solo una, di San Paolo (1 

Cor 15, 26 e 27): "(Cristo) deve esercitare il potere finché non avrà 

messo tutti i suoi nemici sotto i suoi piedi, l'ultimo dei nemici 

sottomessi sarà la morte". E, per il Magistero ordinario della Chiesa, 

torno a citare quanto ha detto il Papa emerito Benedetto XVI il 30. 01. 

2013, commentando la seconda riga del Credo "Credo in Dio 

Onnipotente". Disse: "L'onnipotenza di Dio (che è onnipotenza solo 

nell'amore) risponde all'odio omicida con l'amore... e così, la morte 

sarà finalmente sconfitta, la grande nemica sarà divorata e privata del 

suo veleno". Dio Padre, certamente, non usò il servizio della  sua 

nemica per attuare i suoi piani di amore e di vita.  

È ripugnante, per la ragione "teologica", pensare che la morte di Gesù 

sia stata pianificata da Dio Padre.   



   

28 

 

Ed è molto contraddittorio esaltare l'eroismo del Figlio a scapito della 

giustizia "insensibile" del Padre. Come è stato fatto nel Medioevo. Un 

paragrafo del discorso quaresimale di San Leonardo da Porto 

Maurizio, francescano, suona raccapricciante: 

"Cos'è che condannò Gesù a una morte così atroce? Furono Pilato, gli 

scribi e i farisei? No, fratelli miei, no. Era la giustizia divina.  Il gentile 

Salvatore stava morendo sospeso nell'aria con tre chiodi, spargendo 

sangue ovunque. La sua tenera madre piangeva ai piedi della croce, 

tutti gli angeli gemevano, ma la giustizia divina, senza commuoversi, 

ripeteva: non ancora! E non ha detto basta fino a quando non lo ha 

visto dare l’ultimo respiro. Che cosa dite ora, fratelli miei? Se la 

giustizia divina ha trattato l'Unigenito del Padre così severamente solo 

perché aveva preso su di Sé i nostri peccati, come tratterà noi che siamo 

i veri peccatori?" (cfr. Teologia del verme, autostima e Vangelo", cap. 

3. José-Vicente Bonet. Ed. Sal Terrae).   

Ascoltiamo, per fortuna, nuove e autorevoli interpretazioni. Sono 

espressioni del giornalista Ermes Ronchi, sul Giornale della 

Conferenza Episcopale Italiana AVVENIRE, dell'11 aprile 2019, il 

giovedì prima della Settimana Santa: "Dio non salva dalla sofferenza 

ma nella sofferenza; non dalla croce ma sulla croce. Non ci protegge 

dalla morte, ma nella morte".  



   

29 

 

"Perché Cristo è morto sulla croce? Non fu Dio a ordinare 

quell'omicidio". 

"Non fu lui che volle che l'innocente fosse crocifisso al posto del 

colpevole. Non lo volle né lo permise”. 

“Placare la giustizia con il sangue? Non è da Dio! ". 

A proposito, è anche importante sapere che Mons. Baez, Vescovo 

Ausiliare di Managua, Nicaragua, tre giorni dopo, nell'omelia della 

Domenica delle Palme, ha espresso le stesse convinzioni di Ermes 

Ronchi (cfr. Omelia del 14 aprile 2019, Santuario di Esquipula, 

Nicaragua).   

Ecco, incarnazione e redenzione si abbracciano. Dio non si é incarnato 

per fare fronte al peccato.                                                                         

Tutto é logica dell'amore che arriva fino alle estreme conseguenze. 

“Gesù entra nella morte come è entrato nella carne, per amore, per stare 

con noi e come siamo, e passa attraverso tutto raccogliendoci tutti; e a 

Pasqua ci porta con sé nel vortice della risurrezione” (Ibidem). 

 

**OMBRA DA DISSIPARE:  

Si dice: Gesú, proclamando nel Getsemani "Padre, si faccia la tua 

volontà", intendeva affermare che accettava di morire sulla croce per 

obbedire al Padre, che una tale prova aveva pianificato. 



   

30 

 

    

             ° Re-interpretazione: la volontà del Padre non era che Gesù 

morisse sulla croce, ma che rimanesse fedele all’amore, compiendo 

l'impegno preso nel battesimo, quello di impiantare il Regno di Dio in 

questo mondo, qualunque fosse il costo (cfr. CIC 541).   

Questo atteggiamento di Gesù insegna a tutti e sempre: che ciascuno 

abbia un progetto d'amore e rimanga fedele a quel progetto, qualunque 

sia il suo costo.   

Questo è ciò che dobbiamo intendere quando preghiamo il Padre 

Nostro; questo è ciò che Dio chiede alla coppia coniugale, ai religiosi 

che fanno i voti, ai genitori e ai figli. Questo è il criterio per discernere 

la Volontà di Dio nelle varie circostanze della vita: un progetto di 

amore e di fedeltà a quel progetto d'amore. 

"Padre, se è possibile, passi questo calice, ma se non è possibile, sia 

fatta la tua volontà" (Mt 26,39). Questa affermazione di Gesù, dunque, 

si può interpretare così: "Voglio fare la tua volontà, Padre, nonostante 

la mia ripugnanza, paura e tristezza, rimanendo fedele nell'amore, 

avendo assunto nel battesimo il progetto di impiantare il tuo Regno per 

la salvezza integrale dell'umanità; che finalmente, vedendo la mia 



   

31 

 

fedeltà all'impegno assunto, potrà sapere cos'è l'amore e dove trovare 

la via, la verità e la vita verso la tua Casa benedetta".  

 

 ***OMBRA DA DISSIPARE:  

Si dice: Gesù è morto sulla croce per pagare per i nostri peccati (= 

soddisfazione vicaria). 

   

             ° Re-interpretazione: la salvezza è libera volontà di Dio (cfr. 

Papa Francesco, in AVVENIRE, 19 maggio 2019). Il perdono di Dio 

è gratuito. La parabola del figlio prodigo (del padre amoroso) lo 

dimostra. Dio ci dà tutto gratuitamente, con amore dal profondo del 

suo essere, come l'amore di una madre. Es importante leggere  Isaia, al 

capitolo 6. 1 – 8. 

 

****OMBRA DA DISSIPARE:  

Si dice: Gesù ci ha salvati perché ha sofferto fino al punto di spargere 

il suo sangue. 

 

                ° Re-interpretazione: Gesù ci ha salvati, in sé, con il suo 

amore, non, in sé, con la sua sofferenza, il suo sangue. 



   

32 

 

L'egoismo uccide, l'amore salva. Gesù ci ha salvati con il suo amore 

al più alto grado.   

La sofferenza di Gesù sulla croce, sebbene fosse la massima 

espressione del suo amore, fu circostanziale; in un'altra cultura avrebbe 

potuto essere diversa.   

Noi cristiani non dobbiamo enfatizzare il Venerdì Santo a spese della 

Pasqua, che è il trionfo dell'amore. "Anche se ho dato il mio corpo per 

essere bruciato, se non ho amore, non sono nulla" (cfr. I Cor. 13). Cioè: 

si può morire con la grande sofferenza della tortura, per vari motivi, 

ma senza vero amore. Allora, questa sofferenza è inutile. Il valore della 

sofferenza è dato dal grado di amore. La vera energia salvatrice è 

l'amore!  Se le circostanze avessero richiesto una sofferenza ancora 

maggiore, Gesù l'avrebbe affrontata con il più alto grado di amore. Il 

cristianesimo è la religione dell'amore, non della sofferenza. In 

paradiso vivremo con amore, senza sofferenza.  

Il nostro desiderio, la scienza, la Chiesa, per volontà di Dio, vogliono 

eliminare la sofferenza; l'amore invece "non passa mai".  La sofferenza 

e la morte sono sempre ripugnanti perché sono un corpo estraneo nella 

nostra creazione, e lo sono state anche per Gesù nell'orto del Getsemani 

(cfr. Mt 26,29). Questo è importante sottolinearlo, per noi stessi e nella 

pastorale.   



   

33 

 

Una cosa è esortare i malati a sopportare la sofferenza con la pazienza, 

l'umiltà, la dignità e l’amore con cui Gesù l'ha affrontata sulla croce; 

un'altra cosa, molto differente, è trasmettere loro che questa sofferenza 

è stata mandata da Dio e che la loro salvezza dipende dal grado di 

sofferenza che devono sopportare o infliggersi.  

Il secreto non é chiedere la sofferenza di Gesú, ma il suo modo di 

affrontarla: con umiltá, pazienza e amore.   

Il cristianesimo non è la strada di Dio lastricata di sofferenza, ma 

illuminata dalla vittoria finale e definitiva dell'amore e della vita, nella 

risurrezione e nella felicità in pienezza, che chiamiamo Paradiso. 

L'amore è sostanziale, la sofferenza è circostanziale. 

Siamo ingenui? No, siamo realisti ma ottimisti, basati sulla fede, sulla 

storia e sulla risurrezione di Gesucristo.   

Quasi per curiosità ci chiediamo: perché l'interpretazione peccato - 

centrica è giunta fino a noi: che Gesù poteva salvarci solo versando il 

suo sangue e che questo era ciò che il Padre aveva pianificato per far 

pagare il nostro debito? Era un'interpretazione che si consolidò nell'XI 

secolo, un'interpretazione che sembrava trasmettere l'interpretazione 

tradizionale di certe citazioni bibliche.  

 

 



   

34 

 

Sant'Anselmo riassumeva così:   

L'essere umano ha peccato e per le sue offese deve pagare un prezzo 

adeguato. Tuttavia, essendo limitato, nessun essere umano sarebbe 

stato in grado di dare un pagamento soddisfacente a Dio, un prezzo 

infinito per un a offesa infinita; rimaneva l'unica opzione: che il Verbo 

si incarnasse e che Lui pagasse il prezzo a Dio, al posto nostro. Perciò 

è diventata consuetudine dire che Gesù ha pagato per noi il prezzo del 

peccato, versando il suo prezioso sangue. Questa è stata 

l'interpretazione tradizionale dell'Incarnazione e della Redenzione, 

essendo stata, poi, la teologia usata dal Magistero durante tutti questi 

secoli, fino a noi.  Piú usata perché piú sistematica, piú pratica. 

Fortunatamente, non è l'unica interpretazione possibile.  

Infatti, con quanto detto sopra, oggi si apre un'altra interpretazione, che 

ci sembra più in linea con la ragione e con la Rivelazione interpretata 

nel suo insieme; soprattutto alla luce della parabola del Figlio prodigo 

(del Padre amoroso); in essa appare un padre (Dio) che non esige 

alcuna paga dal figlio peccatore; l'amore di suo padre è incondizionato 

e gratuito. Salva i suoi figli, il primo e il secondo, semplicemente 

applicando il suo amore incondizionale, la sua misericordia (rahamim= 

amore viscerale). Allo stesso modo, Dio ci salva, semplicemente 

applicando ad ogni creatura il suo amore gratuito, la sua misericordia. 



   

35 

 

Lo fa soprattutto attraverso l'espressione dell'amore visibile di Gesù 

Cristo; che è il primo creato, il Verbo incarnato, la fonte di ogni forma 

di vita e il rappresentante di tutta l'umanità, il nostro pontefice (=ponte 

tra Dio e noi). Egli ci insegna la via verso il Padre. In questo modo, 

l'essere umano ottiene la vita in pienezza, e la ricupera, quando la 

perde, con il sacramento della Riconciliazione. La teologia 

dell’Incarnazione del Beato Fra Giovanni Duns Scoto, non condannata 

dalla Chiesa, dimostra che é possibile una interpretazione differente 

dalla tradizionale. 

Ora, é omportante rendersi conto che nessuna di queste che abbiamo 

chiamato ombre è domma di fede, ma son solo interpretazioni o modi 

di spiegare i dommi della Incarnazione e della Redenzione alle persone 

delle generazioni passate. Spesso, si tratta di linguaggio simbolico, di 

figure letterarie.                                                    

 

 

 

 

 



   

36 

 

PARTE III 

Capitolo 6 

Chiarire due concetti biblici di interpretazione tradizionale 

contribuisce a chiarire ancora meglio quanto detto fino adesso 

sull'amore gratuito di Dio e di Gesucristo, cosí che il tutto non sia 

offuscato da un'interpretazione fatalista e meccanicista.   

Si tratta di concetti tradizionali sulla passione e la morte di Gesù Cristo.          

Per orientarti meglio nella nuova spiegazione, devi familiarizzarti con 

il seguente “indovinello”: Le cose accadono così perché la Bibbia lo 

dice? O: la Bibbia lo dice perché le cose accadono così? Qual è la causa 

principale di questi eventi: la realtà di sempre e di ogni luogo, o 

l’autoritá dei profeti? 

 

        1° concetto: "Dio mio, Dio mio, perché mi hai abbandonato?"  

È questa un'espressione disperata di Gesù che si sente fisicamente e 

psicologicamente abbandonato da Dio? Non necessariamente. Gesù 

stava pregando con il Salmo 22. Gesù stava dichiarando che la sua 

sofferenza e il suo atteggiamento interiore come credente erano gli 

stessi di quel salmo. Gli Ebrei erano soliti proclamare l'inizio del salmo 

per ricordare l‘intero salmo. Il salmo 22 che Gesù stava iniziando è il 



   

37 

 

salmo dei giusti perseguitati, che gridano a Dio, peró in mezzo alle 

loro tribolazioni mantengono una ferma speranza in Dio. Questa era la 

situazione interiore di Gesú sulla croce. 

 

           2° concetto: "Perché si adempiano le Scritture".             

È soprattutto un dispositivo letterario. Gli evangelisti, nel descrivere la 

passione di Gesù, si preoccupano di ripetere questa frase più e più 

volte. Perché? Perché gli evangelisti, per essere credibili davanti al 

popolo ebreo, si affidano alla testimonianza della Sacra Scrittura, 

specialmente dei salmi, che erano la preghiera più conosciuta dal 

popolo. Citano i salmi 20 volte in questo contesto della Passione. Non 

avevano altro mezzo per convincere gli ebrei che ricorrere all'autorità 

delle Scritture. Infatti, colui che morì sulla croce fu maledetto da Dio 

("Maledetto colui che pende da un legno", Deut. 21,23).  Quindi, come 

era possibile che questo Gesù fosse il Messia? Inoltre, Gesù è stato 

giudicato e condannato dalla più alta autorità religiosa, il 

rappresentante di Yahweh; e il Messia era considerato il liberatore del 

popolo ebreo. Quindi, come è stato possibile che il liberatore del 

popolo ebreo sia stato sconfitto e crocifisso dai nemici di questo 

popolo?  



   

38 

 

Allora, cosa dicono gli evangelisti con l'espressione "come dice la 

Scrittura"?   

In realtà, la Scrittura sta descrivendo ciò che accade ai giusti che 

vogliono rimanere fedeli a Yavè; a tutti i giusti di tutti i tempi, (pensate 

al vescovo Romero, in America Centrale) tanto più il giusto dei giusti, 

che era il Messia, dovrà andare incontro al peggio. Quindi: le cose 

accadono così, non perché lo dice la Scrittura, ma: la Scrittura lo dice 

perché le cose accadono così.  

   

NOTA: questi chiarimenti dei due concetti sono stati pubblicati nella 

Rivista di Terra Santa, dal biblista francescano Fra Ariel Alvarez, 

argentino; se fossero state interpretazioni errate o immaginarie 

sarebbero state confutate dagli Istituti Biblici di altri Ordini religiosi 

presenti in Terra Santa, ma sembra che non ci siano state obiezioni.  

   

                                  

 

                                             

  



   

39 

 

PARTE IV 

Capitolo 7 

IL "NODO" PASCUALE.  

 

Vogliamo confermare, da un altro angolo, la legittimità del nuovo 

espresso finora; in particolare, che la morte di Gesù non era un piano 

del Padre.   

E sempre con lo scopo di purificare l'immagine di Dio.  

Questo capitolo ha la sua importanza in quanto le varie citazioni degli 

Atti degli Apostoli, che presenteró, sembrano contraddirsi (da qui il 

termine "nodo").  

Si tratta di domandarci, ancora una volta, chi, secondo il libro degli 

Atti degli Apostoli, voleva che Gesù morisse sulla croce: se si trattava 

di un piano del Padre o dei farisei. 

In quasi ogni prima lettura della Messa nei giorni dopo Pasqua, si dice 

chi ha ucciso Gesù. E lì si dice chiaramente che furono i farisei. 

Tuttavia, in alcune citazioni viene aggiunto anche qualcos'altro; si dice 

che, con la morte di Gesù, Dio Padre realizzò il suo disegno di 

salvezza; insinuando così che fu Dio Padre a volere la morte di Gesù 

perché si realizzasse il suo disegno.  



   

40 

 

Quindi, sì, sono confuso! E mi chiedo di nuovo: chi volle l’uccisione 

di Gesù, i farisei o di Dio Padre?   

Per approfondire e trovare la risposta definitiva, leggiamo le 6 citazioni 

degli Atti degli Apostoli che si riferiscono all'argomento.                  

Atti 2,36-37: "Dio ha fatto signore e Cristo a questo Gesù che voi avete 

crocifisso... Gli ascoltatori si rattristarono e dissero a Pietro e agli 

apostoli: "Che cosa dobbiamo fare, fratelli?" Pietro rispose loro: 

pentitevi e fatevi battezzare nel nome di Gesù affinché i vostri peccati 

siano perdonati". I farisei devono pentirsi, perché evidentemente sono 

stati loro a commettere il crimine.  

 

Atti 3,13-15: "È Dio che ha appena glorificato il suo servo Gesù. Voi 

(i farisei) lo avete abbandonato e avete rinunciato a Lui.  

Avete chiesto la libertà di un assassino e avete respinto il Santo e il 

giusto; avete ucciso il Signore della vita, ma Dio lo ha risuscitato".   

Anche qui è chiaro che gli autori della morte di Gesù erano i capi dei 

farisei. Dio aveva il ruolo opposto.  

Atti 4:10: "Quest'uomo (il paralitico che Pietro e Giovanni avevano 

guarito all'ingresso del tempio) è stato guarito dal nome di Gesù Cristo, 

che voi avete crocifisso ma che Dio ha risuscitato dai morti". Ancora 



   

41 

 

una volta, sono chiariti i ruoli opposti che i farisei e il Padre avevano 

avuto nella morte di Gesú.  

Queste citazioni dicono molto chiaramente che i due interventi nella 

morte di Gesù, quello dei farisei e quello di Dio, sono diametralmente 

opposti: i farisei, per togliere la vita a Gesù, e Dio, per riportarlo alla 

vita piena.  

 

Tuttavia, ci sono altre tre citazioni che alla prima parte della frase 

aggiungono che Dio aveva il suo piano in quella morte.   

Atti 3:17:"So che avete operato per ignoranza, proprio come i vostri 

capi, e Dio ha adempiuto in questo modo ciò che aveva detto in 

anticipo attraverso la bocca di tutti i profeti: che il suo Messia avrebbe 

dovuto soffrire". Anche se non chiaramente, la citazione sembra 

implicare che il Padre sia stato coinvolto nella pianificazione della 

morte di Gesù.  

Atti 2:23: "L'hai dato ai pagani perché fosse crocifisso e morisse sulla 

croce, e con questo si è adempiuto il piano che Dio aveva disposto".  

Che piano è? 

Atti 4:27:"In questa città c'era una congiura di Erode con Ponzio Pilato, 

i pagani e il popolo d'Israele contro il tuo santo servo Gesù, che hai 

unto. Così hanno ottenuto ciò che avevi deciso in anticipo di eseguire".  



   

42 

 

Qual era dunque il piano del Padre?  

La risposta tradizionale finora è che la morte di Gesù fu voluta dal 

Padre; per redimerci, si dice, cioè che Gesù pagasse per noi a Dio Padre 

il debito che dovevamo pagare noi per i nostri peccati. La preghiera del 

Mercoledì Santo recita così: "O Dio, che per salvarci, tu hai voluto che 

tuo Figlio soffrisse il tormento della croce, donaci la grazia della 

risurrezione".   

Questa risposta lascia la bocca amara.  

 

È possibile trovare un'altra risposta?    

Sì, un'altra risposta è possibile. Risposta che non va contro la fede; è 

solo un'altra spiegazione (un'altra interpretazione) della grande verità 

che Cristo ci ha salvati dai nostri peccati e che Dio è amore infinito, 

incondizionale, gratuito.  

Dio Padre, lungi dal volere la morte del suo Figlio, "pianse", per così 

dire, insieme a Maria, perché si commetteva il crimine più mostruoso 

dell'umanità!  Il più innocente degli uomini veniva ucciso; il suo Figlio 

prediletto, il giusto per eccellenza (cfr. Mt 21,33 ss.  

I vignaioli assassini; e CIC 312; si veda anche la lettera 

dell'Arcivescovo di San Salvador sul martirio di P. Rutilio Grande, 

2017, n. 33).  



   

43 

 

Dio non volle la morte di Gesú,  e lo risuscitó.  

Da una parte, la morte di Gesù fu causata dai farisei, e dall'altra, Dio, 

in occasione di quella morte, adempì il suo disegno d'amore.  

          

Come si possono armonizzare i due gruppi di citazioni? 

Possono essere armonizzati con il concetto cristiano della Divina 

Provvidenza. 

 

In occasione del male che fa l'essere umano, se ci sono cuori buoni che 

si aprono, allora Dio interviene e con la sua divina potenza creativa fá 

qualcosa di nuovo e più grande a favore dell'essere umano sofferente. 

"Per chi ama Dio tutto si risolve in bene"... per divina provvidenza (cfr. 

Rom. 8,28).    

Questo è stato splendidamente il caso della morte e risurrezione di 

Gesù Cristo. 

 

                                                           

 

                                                           

  



   

44 

 

PARTE V 

Capitolo 8 

LA DIVINA PROVVIDENZA  

 

È una bella espressione dell'amore di Dio. Un'espressione quotidiana e 

"fatta in casa".                                                                                                  

La passione e la risurrezione di Gesù ci fanno comprendere in modo 

chiaro questo concetto così importante nella spiritualità cristiana, 

popolare e no. 

Quando parliamo di questo concetto, ci viene in mente l'immagine di 

una famiglia che non ha nulla da mangiare e si raccomanda a Dio; 

all'improvviso qualcuno bussa alla porta, è una donna che porta cibo 

abbondante.   

È un buon esempio, eppure la definizione della Divina Provvidenza 

comprende realtà ancora più profonde. La definizione può essere 

formulata come segue: "In occasione di una situazione dolorosa, se il 

cuore si apre a buoni sentimenti e atteggiamenti e alla preghiera, Dio 

interviene (perché glielo chiede la libertá di chi prega) e crea una realtà 

nuova e positiva, che fa crescere ancora di più il bene anteriore". Nella 



   

45 

 

lettera ai Romani, san Paolo lo formula così: "Per coloro che amano 

Dio, tutto si risolve in positivo"(cfr. 8,28).   

A questo proposito, il Catechismo della Chiesa Cattolica, n.312, 

parlando della Divina Provvidenza, dice quanto segue:” Del più grande 

male morale che sia mai stato commesso, che è il rifiuto e la morte del 

Figlio di Dio, causato dai peccati di tutti gli esseri umani, Dio, con la 

sovrabbondanza della sua grazia, ha fatto emergere il più grande dei 

beni: la glorificazione di Cristo e la nostra Redenzione".  

 Si comprende allora il senso di quella frase di Atti 3,18 "E con questo 

Dio realizzó quello che aveva annunziato per mezzo dei profeti". 

La Divina Provvidenza doveva intervenire in quel crimine per 

produrre il bene più grande: la risurrezione di Gesù e la salvezza 

dell'umanità.   

Ci fa bene pensare a una famiglia. La madre è una piccola provvidenza; 

realizza il suo piano d'amore per i figli anche in occasione di qualche 

malizia che fanno; se il figlio cade perché è disobbediente e si mette a 

piangere, la madre lo prende in braccio e gli fa vedere quanto sia 

pericoloso non dare retta alla mamma. E il bambino impara per tutta la 

vita. La madre, in occasione della caduta e del pianto del figlio che la 

invoca, realizza il suo perenne piano d'amore con lui. Il male è del 

figlio, ma l'intervento salvatore è della madre. L'intervento della madre 



   

46 

 

diventa provvidenza per il bambino. Questo è ciò che Dio fa con noi. 

Questo fece Dio Padre in occasione 

della morte di Gesù causata dalla tragica malizia dei farisei, che 

simbolizzava la malizia di tutta l’umanitá!    

Possiamo essere ogni giorno "divina provvidenza" a favore dei fratelli 

e delle sorelle, quando accogliamo l'ispirazione di Dio, di intervenire 

con amore in situazioni difficili in cui si mettono gli altri; almeno con 

la preguiera. 

 ***                                                                                                                      

Ancora una volta, sottolineamo che con le nuove interpretazioni che 

sono state date in questo opuscolo, non si tratta di cambiare il domma 

della redenzione; è una nuova interpretazione del domma, una specie 

di "aggiornamento" del domma, secondo l’ispirazione dello Spirito 

Santo “que fa nuove le cose e fa cose nuove”. Ciò non solo è legittimo, 

ma utile e necessario, poiché é cosí´che le nuove generazioni cristiane 

si lasciano illuminare dalla nuova luce dello Spirito Santo, che fa 

comprendere alla Chiesa "tutta la verità" (cfr. Gn. 14, 26 e 16, 12-13). 

È la realtà della Tradizione e il significato "pieno" della Sacra 

Scrittura.   

Resta sottinteso che il Magistero della Chiesa ha sempre l'ultima 

parola di discernimento nelle nuove interpretazioni. 



   

47 

 

PARTE VI                                         

Capitolo 9 

SETTIMANA SANTA 

                                                                                                                              
(É un buon modo di fare il riassunto finale della nuova interpretazione 
del domma della redenzione, che tiene mucho que ver con la nuova 
immagine di Dio).                                                                                              

É importante leggere attentamente le NOTE, alla fine di questo 
capitolo, página 56.                                                                                                    

Chi voleva la morte di Gesù? Erano i farisei e i soldati romani, 
certamente non era Dio, Egli fece il contrario: risuscitó a Gesú.    

Dio non era la mente dell'atroce morte di Gesù. Non lo voleva né lo 

permetteva; solo lo tollerava, perché gli assassini avevano la loro 

libertà, che Dio ha dato loro e rispettava. Dio è solo amore e vita (1) 

non può usare la morte, sua grande nemica (2), per il suo piano di 

salvezza. La sua giustizia non è come la giustizia umana; la sua 

giustizia è pura misericordia. Con la sua "giustizia", Dio non dà a 

ciascuno "il suo" ma: a ciascuno dona la sua vita divina. La sua 

"giustizia" si chiama misericordia, rahamim, amore “viscerale” (cfr. 

Parabola del figlio prodigo). 



   

48 

 

Il Verbo che entrava nella nostra carne voleva entrare nel fondo della 

nostra carne, anche nella morte, e dove passava guariva. Tutto per 

amore. Gesù, a braccia aperte, dalla croce ci dichiara, gridando o 

sussurrando: "Ti amo fino all'estremo!". E amare significa dare la vita 

integrale. Gesù non doveva pagare per noi il debito del peccato, 

versando il suo prezioso sangue? Certamente versò il suo prezioso 

sangue, ma non per volontà di Dio, ma per volontà dei farisei e dei 

soldati romani; Dio fece il contrario: risuscitó a Gesú (3). 

Che essere fedeli nell'amore sia costato a Gesù la morte fu 

responsabilità dei farisei e dei romani, non di Dio.   

L'amore di Dio è gratuito e noi non possiamo pagargli nulla.  

Egli ci perdona per puro amore, spontaneamente (cfr. Is 6,1ss).       

Da parte nostra, dobbiamo solo esprimere il nostro consenso 

allungando le mani della nostra volontà e del nostro cuore per ricevere 

il suo perdono e la sua vita in abbondanza. La nostra libertà è invitata, 

a dire sì, seguendo fedelmente la via, la verità e la vita di Gesù. La 

"soddisfazione vicaria" di Gesù (="al posto nostro") nella morte in 

croce era solo un'interpretazione del domma della redenzione. Oggi lo 

Spirito Santo, per maggior luce e gioia dell'umanità, ispira un'altra 

interpretazione degli eventi del Calvario; interpretazione molto più in 



   

49 

 

armonia con l'amore infinito, incondizionale e gratuito di Dio, e di 

Gesucristo, sua immagine visibile.  

Non è stata "la morte di Gesù sulla croce a salvarci?   È stato il suo 

amore totale e fedele per noi, pronto a varcare la soglia del dolore e 

della morte, a superarli definitivamente con la sua risurrezione, e 

comunicarci così "la vita in abbondanza" (cfr. Jn. 10, 10).   

L'amore salva e l'egoismo uccide. L'immenso amore di Gesù ha 

superato il concentrato di egoismo dei farisei, dei romani e nostro. La 

nostra fede in Gesù Cristo è la "religione" dell'amore, non della 

sofferenza e della paura.  L'amore è sostanziale, la sofferenza è 

circostanziale.   

La sofferenza passa, l'amore non passa mai.  

Gesù, nell'Orto del Getsemani, tra le lacrime, dichiarò che voleva 

compiere la volontà del Padre. 

La volontà del Padre era che Gesù rimanesse fedele all'impegno preso 

nel battesimo, per restaurare il suo Regno in questo mondo (4). Questa 

era la volontà del Padre con Gesù, e questa è la sua volontà con 

ciascuno di noi, nella nostra vocazione e nel nostro impegno personale.  

Egli è amore, non può volere altro che amore da noi. Se Dio è amore e 

con noi ha sempre agito con amore, noi dobbiamo rispondergli con 

amore, facendo ciò che ci chiede, che è sempre per il nostro bene. 



   

50 

 

                                       

LA RISURREZIONE  

È la vittoria di un cammino d'amore, per una meta d'amore. Il fine 

dell'essere umano era imparare ad amare, con la sua libertà ben usada. 

Dopo un apprendistato di successo, ti trasfigurerai nella dimensione di 

essere un partecipante della natura divina. Gesù Cristo, il Verbo 

incarnato, sarebbe stato il tuo esempio e la tua energia per il cammino. 

Se Adamo ed Eva e tutti i loro discendenti avessero accettato questo 

piano, tutto sarebbe fluito, fino a quando la meta non fosse stata 

raggiunta. Ma, storicamente, non fu così. L'essere umano, 

sopravvalutando sé stesso, volle "camminare sulle acque", volle essere 

il criterio assoluto della moralità, e ha impiantato il disordine nella 

creazione, facendo sì che questa non rispondesse adeguatamente, in 

nessuna delle sue aree. L'amore, la giustizia, la pace, la verità, l'unità, 

la vita non hanno potuto funzionare. Allora, sorsero sofferenze e 

morte, che divennero il segno dell’inimiciza con Dio e tra noi.  

"Nella pienezza dei tempi", quando l'umanità era sufficientemente 

consapevole della propria situazione e aveva saputo riconoscere la 

propria origine e la propria meta nella persona del Verbo incarnato, 

questi, "il primo in tutto", è diventato visibile nel tempo del mondo, e 

piantó la sua tenda in mezzo a noi. 



   

51 

 

            

L'ABBIAMO VISTO E RICONOSCIUTO  

All'inizio non fu facile per gli Apostoli riconoscerlo come risorto, 

perché era nato, lavorava e si comportava "come uno di tanti" (si 

spogliò del suo rango). I malati e i poveri avevano intuizioni profonde 

("tu sei il figlio di Dio"). Gli Apostoli sentirono una vicinanza dalla 

quale non potevano disprendersi ("da chi andremmo, solo tu hai parole 

di vita eterna"). Ma non è stato facile riconoscerlo risorto.   

Un'immagine trionfalista del Messia ha ritardato ai contemporanei di 

Gesú la possibilitá di riconoscere la vera identità di Gesù Cristo, vero 

Dio e vero uomo.  Coloro che non erano accecati dal potere egoista 

come i farisei, erano chiari sul fatto che Gesù era un uomo molto buono 

e che stava dicendo la pura verità, ma non potevano andare oltre. 

Anche la sua passione e morte sembrava quella di tutte le brave 

persone che muoiono per gli altri, niente di più.   

La risurrezione era la luce piena.  Gesù dimostrò di essere il Signore. 

Gli Apostoli lo videro, lo toccarono, e finalmente lo riconobbero. Il 

suo amore umano era un'emanazione dell'amore divino della Parola. 

La sua carne umana e divina ha voluto varcare l'ultima soglia: la 

sofferenza e la morte dell'umanità; e quella missione fu la "morte della 

morte".  



   

52 

 

Dov'è la tua vittoria, o morte?  

L'amore è più forte della morte! La morte è la malattia, il disordine e 

il vuoto di significato; d'altra parte, l'amore è guarigione, 

riordinamento e pienezza di significato; attraverso l’amore “fino alla 

morte”, Gesù Cristo guarì di nuovo i malati, riordinato i disordinati e 

riempito il vuoto umano con la vita inesauribile. La risurrezione ci dice 

che l'amore è il senso ultimo della vita umana; la nostra vita avrà senso 

finché produrrà amore; e può farlo anche in una malattia che la riduce 

all'impotenza. L'amore di Gesù, incarnandosi perfino nella morte, ci ha 

salvati, riempiti di vita. Toccando (come al paralìtico) tutte le aree del 

nostro essere, ha infuso la sua energia divina (grazia) guarendo, 

rivitalizzando; ciò che continuerà a fare, per l'umanità futura, con i 

sacramenti, specialmente con l’eucaristia.  

Siamo salvi, pieni di vita; la salvezza è qui! Non ci resta che lasciarci 

invadere seguendo Gesù sulla sua via d'amore. "Se viviamo così con 

Lui, moriremo con Lui e risorgeremo con Lui”. 

E in questo modo si recupererà il disegno originario del Creatore: Egli 

ci ha creati per imparare ad amare con la nostra libertà, e diventare così 

partecipi della natura divina (5).  

 

 



   

53 

 

 

IL SIGNORE È RISORTO, SÍ, È VERAMENTE RISORTO! 

                    

LA META PASQUALE  

Quindi, nella misura in cui saremo solidali con la umanitá sofferente, 

come lo fu Gesù Cristo, risorgeremo con Lui, in questa vita e nella 

dimensione eterna. 

 

 

  



   

54 

 

Capitolo 10 

 

COME CI HA SALVATI GESÙ? 

                                                                                                                             

Prima di rispondere a questa domanda esigente, è opportuno chiarire 

qui il significato della parola SALVARE. Non è tirare fuori qualcuno 

per i capelli perché sta annegando, ma ha il significato etimologico del 

latino SALUTEM - DARE (= dare salute, riempire di vita). Gesù disse: 

"Sono venuto perché abbiano la vita e l'abbiano in abbondanza". La 

Sacra Scrittura si chiama HISTORIA SALUTIS (= Storia della vita). 

Nel corso del tempo, la U della parola latina SALUS si è cambiata in 

v (u-ve), SALVDARE; e, per una pronuncia più facile, la "d" è stata 

rimossa, rimanendo la parola SALVARE = RIEMPIRE DI VITA. É il 

senso che diamo nel contesto di questo libro. 

La Historia salutis (Storia della salvezza) è iniziata con la creazione 

della natura umana di Gesù assunta fin dal principio dal Verbo, per la 

vita in pienezza del mondo. Nella persona, dalla persona e per la 

persona di Gesucristo siamo stati creati e salvati (cfr. Ef. e Col. al 

capitolo 1. Vedi anche la teologia del PRIMATO DI CRISTO, del 

Beato Fra Giovanni Duns Scoto, capitolo 13, página 76).  



   

55 

 

 

Dunque, se Gesù non ci ha salvati pagando al Padre per noi, come ci 

ha salvati? 

La risposta può essere articolata in sei modalità:   

1) Rivelandoci e applicandoci in modo visibile l’amore del Padre, 

Gesù è la sua immagine visibile. In modo analogo a quello che 

Gesù raccontò nella parabola del Figlio prodigo. Il figlio 

peccatore è semplicemente accolto dal padre facendo festa. Il 

padre applica a lui la sua misericordia incondizionata e gratuita. 

Lo fa perché lo vuole, perché la sua essenza è l'amore; e la 

quantitá e la qualitá del suo amore non gli permette sentire e agire 

diversamente. E la sua misericordia é eterna. 

La sua misericordia ci purifica come il carbone ardente purificó il 

profeta Isaia: "(davanti alla maestà di Dio) Ho detto: povero me, sono 

perduto perché sono un uomo dalle labbra impure. Allora uno dei 

serafini volò verso di me con un carbone acceso preso dall’altare e 

toccò la mia bocca e disse: Ecco, questo ha toccato le tue labbra; la tua 

colpa è stata ritirata, il tuo peccato è perdonato" (Is 6, 5-7). 

   

2) Gesù ci ha salvati presentandosi all'umanità come LA VIA, LA VERITÀ 

E LA VITA; chi lo segue troverà la Casa del Padre e così sarà 



   

56 

 

salvato, cioé, avrá la vita in pienezza, come il figlio prodigo. Un 

uomo perso nella giungla viene salvato da una persona che gli si 

offre come uno che conosce la via d'uscita dalla giungla (6).   

 

3) Vincendo definitivamente la morte, che aveva tolto la nostra vita 

terrena e divina, per essere frutto del peccato e delle sue 

conseguenze. La morte non ci terrà più schiavi. 

 

4) Un altro modo. Dove c’è amore, c'è Dio, perché Dio è amore! Più amore 

c'è, maggiore è la presenza salvifica di Dio. L'egoismo uccide e 

l'amore salva.  Poco egoismo uccide poco e poco amore salva poco; 

molto egoismo uccide molto e molto amore salva molto; l'egoismo 

enorme dei farisei (che concentrava e simboleggiava tutto l'egoismo 

umano) uccise l'autore stesso della vita, ma l'amore infinito di Gesù, 

uomo-Dio, salvò tutta l'umanità. In Gesù era presente lo stesso Dio-

Padre e lo Spirito Santo, con il suo amore infinito e gratuito; perciò, 

nelle espressioni amorevoli di Gesù, uomo-Dio, in tutta la sua vita e 

più visibilmente nella sua passione e morte, Dio era presente con tutto 

il suo amore salvifico. Tutto ciò che Gesù ha fatto durante la sua vita 

è stato produrre salvezza per noi (cfr. Jn. 2, 11). L'umanità, in Gesù, 

uomo-Dio, è stata inondata dall'infinito amore salvifico di Dio!  



   

57 

 

5)Gesù ci ha salvati anche piantando in noi la speranza (cfr. Spe salvi, 

Benedetto XVI), dandoci la buona notizia che Dio è amore infinito, 

incondizionato e gratuito; e che i poveri, gli umili sono i favoriti del 

suo regno (cfr. Lc. 4, 16). Questa notizia ci invita a sperare di 

ritrovare il cammino verso la Casa del Padre.  

6)Infine, ci ha salvati "toccandoci" con i sacramenti. 

Il figlio prodigo voleva umiliarsi e confessarsi con il padre; ma il padre 

lo abbracciò, lo baciò per fargli sentire che era perdonato, "salvato". 

Gesù, in Palestina, toccò con la sua carne la carne dei malati 

fisicamente e spiritualmente; La sua energia divina, toccandoli, li guarì 

e li salvò.   

Istituendo i sacramenti, Gesù ha trovato un modo per "toccarci" 

fisicamente e spiritualmente, guarendoci e salvandoci. Il Verbo ha 

toccato, incarnandosi, la carne del primo essere umano creato (=Gesù); 

da allora la persona di Gesucristo è stata fonte di vita integrale per ogni 

creatura umana (cfr. Primato assoluto di Cristo, p.76): la vita per 

riceverla nuova, nella creazione, e la vita per ricuperarla quando si 

deteriorasse a causa del peccato. Siamo come ramoscelli che ricevono 

la vita dal tronco. La nostra carne peccaminosa e malata è stata toccata 

da Gesucristo: nei ciechi, sordi, muti, paralizzati, in Palestina (cfr. Mt 

2,5).  Ci ha toccato anche con la sua parola.  



   

58 

 

E così: la salvezza oggettiva e universale avvenne visibilmente con la 

vita, la morte e la risurrezione di Gesù.  

È necessario che ogni essere umano, per fare propria la salvezza, 

esprima il suo libero arbitrio di volerla ricevere, con opere buone e 

comportandosi con gli stessi sentimenti di Gesucristo! (7). 

 

 

 

  



   

59 

 

N O T E    

(Molto importante consultare tutte le note)   

1 - Cfr. Sab. 1, 14 – 15; ICor. 15, 26.  

2 - Papa Benedetto XVI, il 30 gennaio 2013, in udienza pubblica, ha 

detto: "L'autentica potenza di Dio è l'amore, il perdono, la 

misericordia. E questo potere vincerà. Allora la morte, la grande 

nemica, sarà divorata e privata del suo veleno. 

(3 ) San Pietro, in Atti 4:10, dovrebbe essere l'espressione più lapidaria 

per dire a chi dare la colpa della morte di Gesù. San Pietro dichiara, 

rivolgendosi ai farisei: «Voi avete ucciso Gesù, Dio lo ha risuscitato» 

(4,10). Due ruoli opposti: quello dei farisei, della morte, e quello di 

Dio, della vita.  

4 - Cfr. CIC 541  

5 - Cfr. Gv. 10, 10  

6- Puoi creare la parabola del ragazzo perso nella giungla. Era 

disperato per aver perso l'orientamento e di sentirsi minacciato da 

animali feroci e insidiosi. Improvvisamente appare un uomo che, 

molto sicuro e convincente, invita il ragazzo a seguirlo, perché conosce 

bene la via d'uscita e lo porterà "sulla via di casa". Seguirlo è una 

questione di fede, di fiducia in quella persona.   



   

60 

 

 "In lui, per lui e in vista di lui siamo stati tutti creati". Cfr. Ef 1,4-7 - 

10; Col. 1, 15 - 20.   

Per inquadrare tutto in una originale visione teologica (certamente, non 

condannata dalla Chiesa; il suo autore é stato dichiartato Beato dal 

Papa San Giovanni Paolo II), vedere la teologia dell'incarnazione, del 

Beato Fra Giovanni Duns Escoto, capitolo 13 di questo opuscolo. 

7 – A proposito della muova visione teologica, spesso Dio è ritenuto 

responsabile delle sofferenze che si verificano negli esseri umani. Sono 

"calunnie" da cui deve essere purificato il volto amorevole di Dio. 

Ecco alcuni riferimenti al Magistero della Chiesa.   

--- CELAM, 1999, anno del Padre, in vista del Giubileo 2000; anno in 

cui tutta la Chiesa si è concentrata sulla persona di Dio Padre, creatore 

del Cosmo e dell'umanità. Riassumo qui il paragrafo più significativo 

del messaggio che si rivolse ai cristiani latinoamericani: "Possa 

quest'anno essere un anno per spaventare dall'animo umano quella 

caricatura di Dio, che ci ha fatto tanto danno e continua a farcene; 

l'immagine di un dio giustiziero, vendicatore, arbitrario, stravagante... 

un idolo, una caricatura".  

--- L'attuale arcivescovo di San Salvador, El Salvador, nella Lettera sul 

martirio, 2017, ha scritto: "P. Rutilio Grande è stato assassinato 40 anni 

fa e le sue ultime parole sono state: - figli, dovete sempre fare la 



   

61 

 

volontà di Dio -". Il commento dell'Arcivescovo richiama l'attenzione: 

"La volontà di Dio non era di voler vedere padre Rutilio morire di una 

morte così macabra, tanto meno suo Figlio".   

--- In questi giorni della Settimana Santa, l'11 aprile, su AVVENIRE, 

giornale Ufficiale della Conferenza Episcopale Italiana, El teologo 

Ermes Ronchi ha scritto un articolo molto interessante sul 

cambiamento della visione tradizionale della Settimana Santa. 

Riassumo fedelmente alcuni paragrafi (ho messo la traduzione tra 

virgolette, per praticità): "Dio non è stato l'autore intellettuale 

dell'assassinio di Gesucristo, non è stato colui che ha voluto o 

permesso che un innocente fosse crocifisso invece del colpevole. 

Placare la giustizia con il sangue? Non è da Dio".   

--- Mons. Silvio Baez, Vescovo ausiliare dell'Arcidiocesi di Managua, 

Nicaragua, nell'omelia della Domenica delle Palme, il 14 aprile 2019, 

ha fatto le stesse dichiarazioni di Ermes Ronchi.  Per confermare la 

forza di queste nuove e impressionanti idee, ho cercato di stare attento 

nel caso in cui ci fosse qualche reazione di rifiuto da parte dei vescovi 

italiani; ma no, e il giornalista ha continuato a scrivere sul Giornale. 

Due giorni dopo la pubblicazione, Mons. Bassetti, Presidente della 

Conferenza Episcopale Italiana, ha visitato la sede del giornale, 

elogiando le finalità e la condotta dell'importante organo di stampa. 



   

62 

 

 

PARTE VII 

Capitolo 11 
PREGA LA SETTIMANA SANTA  

(Apriamo i nostri cuori) 

  

DOMENICA DELLE PALME  

"Grazie, Padre Santo, per il tuo amoroso e perenne piano di salvezza 

(vita) dell'umanità, attraverso l'opera di tuo Figlio Gesucristo. La tua 

divina provvidenza è sempre attenta alle circostanze umane, 

specialmente quelle dolorose, nelle quali intervieni con tenerezza e 

prontezza, perché tutto sia dato per il nostro bene. Certamente, non era 

tuo il piano che Gesù morisse sulla croce. Il tuo progetto è sempre stato 

quello di riempirci di vita, e lo hai fatto attraverso l'immenso amore di 

Gesù, specialmente nella passione".  

"Oggi, Domenica delle Palme, Ti ringraziamo per il canto dei bambini, 

agitando le palme in onore di colui che li ha posti come esempio di 

purezza e umiltà.  Era pericoloso entrare a Gerusalemme in quella 

settimana, ma non tutti erano cattivi in quella città; c'erano tante 



   

63 

 

persone che ti riconoscevano come quell'uomo che aveva sempre fatto 

del bene. Hanno applaudito e agitato le palme accanto ai bambini. 

Erano felici che tu celebrassi la Pasqua con loro, anche senza 

conoscere il mistero che questo ingresso comportava. Agitiamo anche 

noi le palme con i bambini e le persone del popolo. E tu, Gesù, ti sei 

immerso in quella gioia nonostante le previsioni drammatiche. Il tuo 

cuore era pieno di amore per gli esseri umani, perduti, che "vagavano 

come pecore senza pastore". Che ti uccideranno? Sicuro! Come viene 

ucciso chiunque prenda la difesa dei deboli; tuttavia, per la salvezza 

dell'umanità stavi disposto a soffrire tutto ciò che era necessario. Il 

Padre, che conosceva gli eventi del futuro, aveva il suo piano di 

provvidenza: per mezzo del quale, in occasione del tuo assassinio, 

sarebbe intervenuto e avrebbe creato la bella realtà della tua 

risurrezione e il sole della nostra salvezza. Grazie, Padre; grazie, Gesù: 

grazie a voi bambini e al popolo di Gerusalemme che agitaste le palme 

foriere di vittoria". 

   

LUNEDÌ SANTO, MARTEDÌ E MERCOLEDÌ  

"In questi giorni, Gesù, ti sei dedicato all'insegnamento nel cuore di 

Gerusalemme, il tempio. Desideravi che la verità di Dio e degli esseri 

umani fosse conosciuta, e hai fatto affermazioni radicali: "la verità vi 



   

64 

 

fará liberi", hai detto, insinuando che i farisei erano lontani dalla verità 

e, peggio ancora, non volevano riconoscerla. Hai detto molto 

chiaramente che eri Dio, uguale al Padre. Affermazioni e 

atteggiamenti, i tuoi, Gesù, che i farisei non potevano più sopportare, 

e armarono il complotto per ucciderti, giacché non potevano 

intimidirti. L'amore per noi era come una sorgente di acqua viva dentro 

di te; andresti avanti fino a dove necessario. Una madre non calcola le 

difficoltà quando si tratta di raggiungere la salute (=salvezza, la vita) 

dei suoi figli, e il tuo amore aveva una portata infinita. Avresti superato 

ogni ostacolo, compresa la morte; che supererai anche per ognuno di 

noi. Hai vinto il mondo che uccide. Molti cristiani si sono abituati a 

pensare che tu, Gesù, ci hai salvati con la croce, versando sangue; non 

è male esprimersi così, tuttavia è più appropriato dire che ci hai salvati 

con il tuo amore, dal momento in cui hai avuto l'uso della ragione fino 

all'ultimo respiro e alla gloriosa risurrezione. È stato il tuo amore ad 

essere protagonista della Settimana Santa; la sofferenza e la morte in 

croce erano solo una forma circostanziale: sofferenza e morte 

avrebbero potuto accadere diversamente; ma ci avresti salvati 

ugualmente e sempre con il tuo amore. La preghiera di colletta della V 

Domenica di Quaresima dice: "Ti imploriamo, Signore nostro Dio, 

affinché, con il tuo aiuto, possiamo avanzare animatamente verso quel 



   

65 

 

grado di amore con cui tuo Figlio, per la salvezza del mondo, si è 

abbandonato alla morte". Papa Francesco, nel marzo del 2017, ha detto 

esplicitamente che ci hai salvati con il tuo amore.  Grazie, Signore, per 

il tuo amore. Che possiamo vivere questa Settimana Santa invasi e 

commossi dal tuo amore!". 

 

GIOVEDÌ SANTO  

Con l'Ultima Cena inizia il Triduo Pasquale.   

"La gente parlava. E tu Gesù, ti sei reso conto che le autorità ebree 

stavano cercando un modo per ucciderti. E tu sei stato invaso da grande 

tristezza; ma, come sempre, l'amore per noi ti ha spinto in avanti. Era 

il giorno della celebrazione della Pasqua e tu volevi celebrarla con i 

tuoi discepoli. Stavi pensando di usare dei segni nuovi, quella notte, 

che, inseriti nei riti antichi della Pascqua ebrea, sarebbero rimasti per 

sempre incisi nella mente e nel cuore degli apostoli... nel caso in cui ti 

fosse successo qualcosa! Spezzare il pane, lavare i piedi, e il segno dei 

segni del tuo amore, l'Eucaristia; cosí, sei riuscito a stare con i tuoi in 

modo sensibile, nel corso della storia. Grazie, Signore, per tanta 

delicatezza! Quanti milioni di esseri umani sono stati fortificati e 

confortati con la tua presenza eucaristica! Ti adorerò nel tabernacolo 

tutte le volte che posso. E, istruito dal tuo amore traboccante, voglio 



   

66 

 

spezzare il pane con i poveri e voglio lavare i piedi dei camminatori 

del mondo, degli emigranti. Possa quell'ultima cena a Gerusalemme 

essere la cosa più alta nei miei pensieri, nei miei sentimenti e nelle mie 

decisioni!" 

VENERDÌ SANTO  

"Quanto dolore, e quanto male da parte delle autorità religiose ebree! 

Volevano torturare e uccidere lo stesso autore della vita, ma Dio lo ha 

risuscitato. Come afferma San Pietro (Atti 4:10). Il piano di morte era 

dei farisei, ma il piano del Padre era di dare il trionfo a Gesù e la 

salvezza a noi". Che bella provvidenza! 

"Grazie, Padre, perché con la tua divina provvidenza e la tua divina 

creatività hai prodotto una realtà così bella in occasione di un crimine 

così brutto (cfr. Catechismo della Chiesa Cattolica, n. 312). Il tuo 

piano, dunque, non era la crocifissione e la morte di Gesù, ma, al 

contrario, era di risuscitarlo giacché i farisei erano decisi a usare male 

la loro libertá ; e così aprirci la via della verità e dell'amore, la via della 

salvezza e della vita". 

In questo giorno voglio seguire Gesù attraverso la sua "via crucis", e 

accompagnarlo, con Maria e San Giovanni, fino all'ultimo respiro e 

fino a quando sarà adagiato nel sepolcro.  



   

67 

 

Voglio mostrare solidarietà con lui, con lo scopo di seguirlo per tutta 

la vita, spendendomi in questo mondo facendo il bene, come lui; e 

facendo sempre la volontà di Dio, che è quella di avere un progetto 

d'amore e rimanere fedele a tale progetto. Gesù, nel battesimo e nella 

sinagoga di Nazaret, chiarí la volontá di riprendere il proggetto del 

regno di Dio sulla terra e di difendere i diritti dei piccoli e dei 

sofferenti. Ora, nel Getsemani, si trova al bivio: lasciare il progetto o 

perdere la vita terrena. Prese l'estrema decisione di fare la volontà del 

Padre, che era la fedeltà al progetto d'amore che aveva preso nel 

battesimo (CIC 541) e confermato nel suo primo intervento nella 

sinagoga di Nazaret (cfr. Lc. 4, 16)..  

"La tua sofferenza e la tua morte, Signore, sono state il risultato del 

mal uso della libertà umana; voglio abbracciare il tuo insegnamento, 

quello di lottare contro il mio egoismo, che ferisce tante persone. Che 

questa Pasqua, Signore, sia per me un passo di crescita nella grazia. È 

vero che la sofferenza non è stata protagonista di questa settimana, è 

sempre stato il tuo amore, tuttavia, mi insegni come affrontare la 

sofferenza, la persecuzione e la morte. Per la verità e l'amore vale la 

pena vivere e morire (cfr. Ap 21,3-6).                                                                            



   

68 

 

Oggi, mentre partecipavo alle processioni, ho potuto meditare molto 

sul mistero della malvagità umana e sul mistero della bontá tua, del 

Padre e dello Spirito Santo".  

Questo Venerdì Santo è scioccante; tuttavia, mi è chiaro che è un 

giorno di passaggio, il giorno della malvagità degli esseri umani; il 

giorno di Dio sarà dopodomani, il giorno della risurrezione. Non andrò 

al mare oggi, come se tutto questo mistero fosse finito nella morte, ma 

mi ritirerò in un luogo silenzioso o in un angolo della mia casetta, per 

meditare su tutte queste cose; per imparare tutte le lezioni importanti 

e, soprattutto, per preparare il mio cuore, per diventare capace di 

accogliere la gioia esplosiva di dopodomani. 

 

SABATO SANTO  

L'intera creazione era in sospeso, quel giorno e quella notte. Come sarà 

la fine della lotta tra la morte e il signore della vita? Anche gli alberi 

della foresta si chiedevano come l'essere umano, la più intelligente 

delle creature, avresse potuto fare una cosa così irrazionale; uccidere 

il signore della vita, nel quale, dal quale e per il quale tutto è stato 

creato! Gli esseri umani sono diventati così lontani dalla verità e dalla 

bontà che osarono uccidere i loro simili; fino ad arrivare al punto di 



   

69 

 

uccidere anche l'autore della vita! Ma il signore della vita è una fonte 

di amore, e l'amore è più forte della morte!  

"Signore, in questi giorni, con più dramma degli altri giorni della tua 

vita terrena, mi hai insegnato come e dove devo collocarmi in questa 

vita. Non sono stato creato peccatore, ma ho voluto esserlo, 

pervertendo me stesso fino a produrre tutto il male che, in questi giorni, 

si è concentrato negli autori intellettuali e materiali del tuo assassinio, 

Gesù. Purtroppo, con i miei peccati, anch'io gridavo che tu fossi 

crocifisso".  

Mai deve venirmi in mente di attribuire a Dio il male di questa terra. 

Da Lui viene solo il bene, tutto il male è prodotto dall'uso irrazionale 

della libertà, e le drammatiche conseguenze che derivano da questo 

uso improprio; sono conseguenze logiche di decisioni illogiche, da 

parte dell'essere umano.  

"Così, la tua morte, Signore, non viene da un piano di Dio, ma è 

l'esempio più tragico dell'abuso della libertà umana".  

Questo sabato di meditazione, sto imparando tante cose. Devo 

indagare da dove ha origine il male che durante la vita colpisce me e 

gli altri, escludendo assolutamente che l'origine sia la volontà di Dio. 

D'ora in poi, di fronte alla morte di un bambino o di fronte a qualsiasi 

disgrazia, non dirò mai più "è la volontà di Dio". Dovrò sempre 



   

70 

 

indagare; chiederò l'aiuto della scienza, se necessario. E dovrò 

denunciare la persona che causa gravi mali; non con l'intenzione di 

farlo marcire in carcere, ma solo perché "si converta e viva", come Dio 

vuole (cfr. Ez 18,23); capisco allora quello che diceva san Giovanni 

Paolo II: la giustizia diventa il primo atto di carità, verso gli innocenti, 

che potrebbero soffrire per quelle azioni disgraziate in futuro, e verso 

lo stesso criminale, che avrebbe la possibilità di convertirsi e di vivere 

piú degnamente.                            

"Tutto questo, Signore, mi hai insegnato ieri, quando dalla croce hai 

perdonato quelli che ti uccidevano, e quando hai portato in paradiso il 

ladro e assassino, morente accanto a Te". 

  

PASQUA!  

 

Il Signore, Alleluia, è risorto, veramente è risorto!             

"Che cosa hai visto sulla strada, Maria, al mattino? \ Al mio glorioso 

Signore, il sepolcro abbandonato.\ Egli é veramente risorto, il mio 

amore e la mia speranza!" 

Dio Padre che, nella sua infinita pazienza, aveva tollerato (né ha voluto 

né ha permesso, solo tollerato) che gli uomini maltrattassero così tanto 

Gesù, ora, lo rende trionfatore, asciugandogli le lacrime e guarendo le 



   

71 

 

sue ferite. "Per coloro che amano Dio, tutto si risolve in positivo" (cfr. 

Rm 8, 28).  È la metodologia della divina provvidenza: in occasione 

del male umano, se c’é qualcuno che prega, il Padre interviene a favore 

della giustizia, della verità, dell'amore e, con la sua divina creatività, 

produce una realtà nuova, che compensa abbondantemente l'evento 

negativo (cfr. CIC, 312). Oggi è il giorno in cui Gesù si dimostrerà 

Signore, trionfante su ogni male, compresa la morte, ultimo nemico 

sconfitto (cfr. Udienza pubblica del Papa emerito Benedetto XVI, n. 

30. 1. 2013).  

È importante notare che, essendo nemica di Dio, è assurdo pensare che 

la morte di Gesù sulla croce sia stata un disegno del Padre. Il disegno 

del Padre certamente esisteva, e si è realizzato in questi eventi della 

passione, ma non era di morte ma di vita: "voi l’avete ucciso, ma Dio 

lo ha risuscitato"(cfr. Atti 4,10). Il piano del Padre era di vegliare sul 

trionfo di Gesù e sulla nostra salvezza, che l'immenso amore di Gesù 

ha causato.  

"Grazie, Padre, per il tuo progetto di vita; grazie, Gesù, per la tua 

generosità umana e divina; Grazie, Spirito Santo, per avermi ricordato 

la pasqua ogni giorno della mia vita "finché Egli verrà". Mi sento triste, 

consapevole che i miei peccati si sono uniti a quelli dei farisei per 

trattarti con tanta crudeltà; tuttavia, oggi, la felicità mi travolge, 



   

72 

 

contemplando le tue gloriose ferite di risorto. Rinnovo le mie buone 

intenzioni di voler seguire le tue orme: passare in questo mondo 

annunciando la buona notizia ai poveri, confortare gli afflitti e liberare 

gli oppressi, a qualunque costo!     IL SIGNORE É RISORTO! 

                                                      

  



   

73 

 

PARTE VIII 

Capitolo 12 

                                                                                                         
UN AVVISO IMPRESCINDIBILE 

Quando si presenta questa nuova immagine di Dio, quasi sempre  i 

genirori manifestano una preoccupazione: “Ma se diciamo ai nostri 

figli che  Dio non castiga mai, essi si sentono incoraggiati ad agire 

secondo i propri gusti malsani”. É certo, se non spieghiamo bene le 

cose. Bisogna far capire ai figli che non é buona logica ricambiare con 

offese a colui che ci fa del bene. Dio ci dimostra il suo amore e noi lo 

prendiamo a calci? Ma non si tratta solo di logica; si tratta di 

convenienza propria. Perché se non diamo retta alle amorose e sagge 

leggi di Dio perché comunque Egli non ci castiga, allora la creazione 

si disordina e ci travolge invece di servirci. E questo non per castigo di 

Dio ma per logica interna. Per esempio: se corro pazzamente con la 

moto, succede che a un certo punto non posso seguire la legge della 

dinámica, che Dio ha messo per amore, e vado a sbattere contro un 

muro, e mi ritrovo all’ospedale. Cioé: non dare retta alla legge che ha 

messo Dios per mio bene, mi causa sofferenza e morte. Esto vale per 



   

74 

 

le leggi físiche e anche morali. Osservarle produce il bene per l’essere 

umano. 

Fino adesso si é detto che Dio castiga a chi non osserva i suoi 

comandamenti; oggi diciamo che i danni non sono castighi di Dio ma 

conseguenze logiche di comportamenti illogici, disordinati. Se 

capiscono questa ragione, i buoni figli capiscono che “amor con anor 

si paga”; si rallegreranno e cominceranno a sentire simpatia verso Dio, 

e piú facilmente si avvicineranno a Lui.                                          

D’altra parte, lo vediamo, oggi i giovani non temono piú i castighi, e 

la cultura attuale é di non castigare. Anche per questo bisogna 

accelerare la catechesi di un Dio che non castiga.                                                            

Diciamo ai figli quello che sta scritto all’inizio di questo libretto: “Le 

disgrazie esistono, le malattie esistono, i castighi esistono pero non 

vengono da Dio, ma dal cattivo uso della nostra libertá; della nostra, 

dei nostri familiari, dei nostri antenati, delle nostre autoritá, e cosí via”.    

 

                                          

  



   

75 

 

PARTE IX 

Capitolo 13 

IL BEATO Fra Giovanni Duns Scoto 

Gran parte di tutto ciò che è stato scritto finora si ispira alla 

teologia del PRIMATO ASSOLUTO E UNIVERSALE DI 

CRISTO, del Beato Fra Giovanni Duns Scoto, francescano 

del 1300.  

Dopo aver dato, dunque, una visione di Dio rinnovata, é possibile e 

utile dare un breve sguardo a questa dottrina, che San Giovanni Paolo 

II ha definito "splendida dottrina", e di cui Papa Benedetto XVI ha 

parlato in una Udienza Generale del mercoledì.  

 

COME INTRODUZIONE                                                                                

Nella “pienezza dei tempi”, cioè quando l'umanità ha finalmente 

potuto comprendere "i segni di Dio", è avvenuta la piena visibilità del 

piano di salvezza, l'Incarnazione.   

Tutto ciò che accadrà nella vita di Gesù, dall'incarnazione, è lo 

sviluppo del piano d'amore di Dio.                                                                      

Quando ha lavorato in silenzio nella bottega di Nazaret, ci ha dato una 

prima conoscenza della salvezza.  Quando cominciò a predicare il 



   

76 

 

Regno di Dio ci stava comunicando la salvezza; e certamente, quando 

è morto sulla croce, insegnandoci che l'amore deve essere sempre 

fedele, ci stava comunicando la salvezza; e quando è risorto, ci stava 

comunicando definitivamente la salvezza. L'umanità, allora, avrà la 

piena libertà e la possibilità di seguire la via, la verità e la vita, che è la 

via dell'amore verso Dio, amore infinito, incondizionale e gratuito, e 

verso i fratelli e sorelle  del mondo. Il peccato umano fin dall'inizio ha 

ostacolato questo piano, ma l'amore di Dio è più forte della morte e ha 

vinto il peccato per sempre.   

Non è solo una salvezza morale, ma ontologica e trascendente, poiché 

nella creazione siamo stati innestati nella Persona di Gesucristo, 

uomo e Dio (cfr. Ef 1,4-10 e Col 1,15-20).  

Nella visione tradizionale, il peccato aveva così tanto protagonismo da 

motivare la stessa incarnazione; senza il peccato, non ci sarebbe stata 

incarnazione. Inoltre, tutta la vita di Cristo era in funzione del peccato, 

e Gesrcristo dovette sottomettersi a una morte crudele sper esigenza 

del peccato, e una nuova vita ci è stata data grazie al pagamento per il 

peccato. Questa era la visione tradizionale dei cristiani.             

Nella nuova interpretazione teologica di Duns Scoto, invece, il 

protagonista è l'amore di Gesrcristo; il peccato è stato annientato dal 



   

77 

 

suo amore, che ci ha rivelato ed applicato la libera e infinita 

misericordia del Padre. 

Secondo la teologia del Beato fra Giovanni Duns Scoto, Gesucristo 

non è stato creato per il peccato, ma per essere la fonte di vita piena 

per l’umanità (cfr. Ef 1,3-10; Col 1,15-20 e Giov.10:10); il peccato è 

stato un incidente, che Gesù ha affrontato e superato.   

 

Il Beato Fra Giovanni Duns Scoto nacque nella città di DUNS, sud di  

Scozia, nel 1266. Morì a Colonia, in Germania, l'8 novembre 1308.   

Fu sepolto nella chiesa Minoriten di Colonia, e l'epitaffio sulla sua 

tomba recita: "La Scozia mi ha generato; L'Inghilterra mi ha accolto. 

La Francia mi ha insegnato, Colonia mi custodisce". Era un teologo 

scozzese (Scoto) appartenente agli scolastici. Entrò nell'Ordine 

francescano e studiò a Oxford e Parigi; più tardi, fu professore in 

queste università. La sottigliezza delle sue analisi filosofiche e 

teologiche gli valse il soprannome di "Dottor Sottíle, e per aver fatto 

luce sul privilegio dell’Immacolata Concezione di Maria, anche il 

titolo di "Dottore Mariano".  Fu venerato per sette secoli, senza 

canonizzazione. Il 20 marzo 1993, Papa Giovanni Paolo II ne 

riconobbe il culto come Beato. 



   

78 

 

Alcune opere di rilievo sono: Ordinatio (Opus Oxoniense) e Reportata 

parisiensia. 

 

 



   

79 

 

 

La teologia tradizionale è peccato-centrica (il peccato sta nel centro) 

e si basa sull'affermazione che la ragione dell'Incarnazione fu che 

Cristo morìsse sulla croce per salvarci dal peccato.  Questa spiegazione 

teologica tradizionale si conforma sempre meno alla cultura e alla 

spiritualità del XXI secolo, che giustamente ripudia una cultura 

negativa di punizioni e decisioni dispotiche e capricciose. 

Fortunatamente, altre spiegazioni sono possibili. 

perché lo Spirito Santo "fa nuove le cose".  Come abbiamo già 

anticipato, la teologia dell'incarnazione del Beato Fra Giovanni Duns 

Scoto dà un solido fondamento alla nuova immagine di Dio che 

abbiamo presentato nelle pagini anteriori.  

                                             

  



   

80 

 

PARTE X 
 

Capitolo 14 

IL PRIMATO ASSOLUTO E UNIVERSALE DI CRISTO 

 

Alla nuova spiegazione teologica dell'incarnazione il Beato Fra 

Giovanni Duns Scoto la chiama il Primato assoluto e universale di 

Cristo; poiché alla domanda "perché Cristo si è incarnato", il Beato Fra 

Giovanni Duns Scoto risponde: "Perché Gesucristo è stato il primo 

concepito nella mente di Dio, prima di tutti gli altri esseri creati".   

Non è possibile, ha detto il Beato Fra Giovanni, che la realtà più 

preziosa che l'umanità ha, Cristo, sia venuta a causa della realtà 

negativa del peccato, che è solo un incidente. San Paolo, nei due passi 

successivi, già citati sopra, dà i fondamenti bibblici della visione di Fra 

Giovanni. "Benedetto sia Dio, Padre di Cristo Gesù Nostro Signore, 

che ci ha benedetti dal cielo, in Cristo, con ogni sorta di benedizioni 

spirituali! "In questo Cristo, Dio ci ha scelti da prima della creazione del 

mondo, per camminare nell'amore e per essere alla sua presenza senza 

colpe o imperfezioni.   



   

81 

 

Egli determinò fin     dall'eternità che eravamo suoi figli adottivi 

attraverso Cristo Gesù. Questo è ciò che ha voluto e gradito di più, 

perché la sua gloria possa essere lodata, per quella sua grazia che ci 

manifesta nell'amato. Perché in Cristo il sangue è stato versato per la 

nostra libertà e noi meritiamo il perdono dei peccati.  In questo 

vediamo l'immensità della sua grazia, che ci ha concesso con tutta la 

saggezza e l'intelligenza. E ora, Dio ci dà questo misterioso progetto, 

questa libera decisione che ha preso prima, per metterlo in esecuzione 

quando è arrivata la pienezza dei tempi.  Tutte le cose devono essere 

radunate sotto un solo capo, Cristo, esseri celesti e terreni"(Ef. 1,3-10). 

"Egli è l'immagine di Dio che non si vede, il Primogenito di tutta la 

creazione, perché in lui tutte le cose sono state fatte; quelle del cielo e 

della terra; il visibile e anche l'invisibile; governi, autorità, poteri e 

forze soprannaturali.  Tutto è fatto per mezzo di Lui e per Lui.  Egli esiste 

prima di tutte le cose e                                                                                                         tutto 

rimane in Lui.   Egli è anche il capo del corpo, cioè la Chiesa, è il 

principio ed è rinato prima di chiunque altro dai morti per avere il 

primo posto, perché così Dio ha chiesto che la pienezza rimanesse in 

Lui.  Per mezzo di Lui ha voluto riconciliare con sé tutto ciò che esiste, 

e per mezzo di Lui, con il suo sangue versato sulla croce, Dio stabilisce 



   

82 

 

la pace sia in terra che in cielo" (Col 1,1520; cfr. anche: Rm. 8,28-30; 

Hbr. 1, 1-4; 1 Giov. 2,4-6; Apocalisse 22, 13; Lg.62; Gs. 10; De 

Civitate Dei 10:32). 

Veramente: Incarnazione e Redenzione "si baciano"!  

Come possiamo concepire che Cristo creato "prima della creazione del 

mondo" appaia nella storia quindici miliardi di anni dopo? In Dio tutto 

è presente, e la prima cosa in Lui è sempre la prima, ontologicamente. 

Gesù fu il primo nel piano di creazione. Nella cronologia umana è 

recente, è vero, ma spesso, anche tra noi, il primo nell'intenzione è 

l'ultimo nell'esecuzione.  

Una parabola può aiutare la nostra immaginazione.   

Pensate a una madre, quando il figlio che studia in un altro paese le 

dice che domani tornerà a casa, perché ha una settimana di vacanze. 

La madre si mette in attività frenetica per preparare un delizioso pranzo 

di benvenuto. Ordina la carne migliore, va al mercato, passa invitando 

famiglie amiche; la gente non capisce perché così tanto movimento. 

Ma, alle 12,00, vedendo il figlio arrivare a casa, capisce. Nella mente 

della madre, prima c'era il figlio, e poi tutto il resto, ma la gente vedeva 

il contrario.   

La prima cosa nell'intenzione era l'ultima nell'esecuzione.   



   

83 

 

Il primato assoluto e universale di Cristo che fu la prima cosa nella 

mente del Padre fu rimandato nell'evidenza della nostra storia. Il primo 

nella cronologia divina è stato rimandato nella cronologia umana; un 

mistero fin dall'inizio e rivelato solo “nella pienezza dei tempi".   

Il Beato Fra Giovanni Duns Scoto sostiene che Gesucristo non è 

venuto per il peccato, ma per prendere il suo posto di essere il primo, 

il modello di ogni creatura, "la via-verità e la             

vita" del mondo. La guida per l'umanità destinata alla "grazia e alla 

gloria e ad essere partecipe della natura divina".   

Così Cristo sarebbe venuto anche se l'uomo non avesse peccato, perché 

la ragione della sua venuta non era il peccato.  Piuttosto, la domanda 

è: se Cristo non fosse venuto, l'uomo sarebbe esistito?  

Questa è stata l'intuizione che ha cambiato radicalmente l'approccio 

tradizionale, secondo il quale Cristo è venuto "per salvarci dal peccato, 

morendo sulla croce".  Quella del Beato Fra Giovanni Duns Scoto è 

una spiegazione cristo-centrica, non peccato–centrica.  

Cristo allora fondamenta, promuove, salva e trasfigura l'essere umano, 

agendo come lievito vitale, soprattutto nella comunione eucaristica. 

Ogni aspirazione umana e cristiana ha in questa ipotesi le sue ragioni 

definitive e più profonde. 



   

84 

 

                                                                                                                            

Riassumendo il pensiero del Beato Fra Giovanni Duns Scoto: 

Dio è amore originario, incondizionale, libero, ordinato e gratuito. 

Volendo predestinare gli esseri umani ad essere partecipi della sua natura 

divina, per primo ha predestinato alla gloria colui che è più vicino al fine 

(Cristo, per la incarnazione del Verbo, è una creatura già partecipe della 

natura divina). 

In Lui, per mezzo di Lui e in vista di Lui, Dio ha predestinato tutti gli altri 

esseri umani "alla grazia e alla gloria". 

Prevedendo la caduta degli esseri umani, ha predestinato a Cristo anche come 

redentore.  

L'incarnazione di Cristo è l'opera suprema di Dio.(Opus oxoniense III, m. 

7, 99; XIV, 248-359 e Reportationes).  

 

PREDESTINAZIONE 
Non significa "volontà arbitraria e dispotica" ma: preordinazione.  È 

una delle parole chiave per comprendere il Primato di Cristo.   

 



   

85 

 

 

È la pre-ordinazione di Cristo alla gloria; è gratuita e procede dall'amore 

libero di Dio.  Cristo è il primo predestinato; in Lui,  

per Lui ein vista di Lui, tutte le altre creature sono state predestinate.   

Dio vuole l'ordine. Pertanto, egli predestina per primo colui che è più 

vicino al fine, Cristo, essendo "una creatura già partecipe della natura 

divina".  Se la predestinazione è libera, non dipende da nulla al di fuori 

di Dio, tanto meno dal peccato. Tutto è accaduto indipendentemente dal 

peccato; anche se, nell'ordine storico dell'incarnazione nel tempo e 

nello spazio, Dio non ha trascurato il fatto del peccato; come una madre 

non ignora la caduta del suo bambino, anche se cade per colpa sua e 

"inaspettatamente"; e ci ha liberati dal suo dominio.  

  

"COLUI CHE È IL PRIMO È ARCHETIPO", era un principio ammesso 

tra i teologi medievali. Dio ha creato a Cristo come archetipo, fonte e 



   

86 

 

termine di riferimento e unico mediatore presso di Lui. L'ordine 

naturale è in vista dell'ordine soprannaturale, entrambi hanno il loro 

inizio e il loro fine in Gesucristo.   

 

L'universo e l'essere umano sono amati in funzione di Cristo, non 

viceversa, perché Egli è l'amante perfetto, e Dio ha voluto creare co-

amanti.  Ci dà un grande impulso sapere che il senso della nostra vita 

è "amare, con la nostra libertà", come ha fatto Cristo, il modello. 

La predestinazione è l'atto e il frutto dell'amore gratuito di Dio. 

 

  



   

87 

 

Capitolo 15 

                                                                                                                                          

“ALL’INIZIO”, FU SOLO L’AMORE 

 

L'amore, per Duns Scoto, è sinonimo di libertà e viene dalla volontà, 

nel contesto della verità. Cristo è il fine (e l'inizio) di tutto, compresa 

la creazione e la predestinazione. Pertanto, il prodotto più sublime 

dell'amore di Dio ad extra è quello di essere un amante eccellente, 

capace di amare Dio perfettamente, come risposta perfetta all'amore 

del Creatore. 

                                                                                                

L'amore è il valore più alto e fondamentale sia dell'essere che 

dell'attività di Dio e della creatura razionale.  

Tutta la vita di Cristo è una risposta amorosa all'amore del Creatore 

("sia fatta, Padre, la tua volontà"!).  

La storia della salvezza è storia sacra, cioè: espressione della libertà 

divina che accompagna amorevolmente la sua creatura.   

Non ci sono due ordini di salvezza: uno prima del peccato e uno dopo il 

peccato. Un unico ordine.   Paolo VI dirà: "la linea della creazione è la 

stessa di quella della salvezza".   



   

88 

 

Il primato di Cristo si colloca all'interno della stessa densità ontologica 

di tutte le realtà create (vestigia, impronte, immagini), e nel valore 

salvifico che Dio produce in esse; tutto è “luogo teologico”.  

Una conseguenza importante è che la morte in croce non è più il fine 

dell'incarnazione, come comunemente si intende, ma la suprema 

espressione dell'amore dell'amante supremo, Cristo, per il cui amore 

siamo stati tutti riempiti di "vita in abbondanza" (Giov.10, 10). È 

interessante notare che anche San Tommaso D’Aquino e San 

Buonaventura da Bagnoregio credevano possibile la tesi del Primato 

assoluto di Cristo (se ne parlava già; Duns Scoto le dette soliditá 

razionale e teologica), tuttavia, preferivano la dottrina secondo cui 

Cristo venne per il peccato, perché, dicevano, è più conforme alla 

Scrittura e alla pietà del popolo cristiano.  

Il peccato non è rottura totale: la orientazione soprannaturale 

dell’essere umano rimane sempre in Cristo. E Cristo, secondo la 

volontà predestinante di Dio, è il fondamento incrollabile della 

divinizzazione dell’essere umano (i Padri latini parlano di adozione 

filiale). Nessuna creatura può rendere il piano divino inefficace o 

riversibile.  Dio è fedele nell’amore! 

La volontà assolutamente morale di Dio (Egli si muove per amore e 

verità) ama e decide solo come dono.  



   

89 

 

La premessa dell'incarnazione, dunque, non è il peccato e la sua 

redenzione, ma l'amore libero di Dio. E l'effetto è la scelta 

soprannaturale dei co-amanti, la loro divinizzazione in Cristo.  

L’incarnazione, quindi, non è per la riparazione di un atto peccaminoso 

(con un sacrificio espiatorio) ma per evidenziare l'orientamento totale 

e originale di tutta l'umanità verso la divinizzazione. E la redenzione 

non è l’azione di placare un Dio furioso e intransigente, ma la massima 

espressione dell'amore dell'umanità in Cristo, che accoglie, secondo la 

sua massima possibilità, il perdono originale e totale di Dio, 

l’applicazione della misericordia divina (il figlio della parabola del 

figlio prodigo, accolto dal padre che non esige nemmeno una 

spiegazione per il peccato, lo simboleggia; si puó dire che l’abbraccio 

del padre é la redenzione). L'incarnazione, nella mente di Dio, prima, 

e nella storia, poi, non è tanto il superamento di una carenza di ordine 

morale, ma la visibilitá dell'elevazione soprannaturale e il superamento 

divino della "carenza metafisica" dell'essere umano; che: da semplice 

creatura è stato reso partecipe della natura divina del Creatore, in 

Cristo; che se hace meta della "trasfigurazione” umana.  Per il Beato 

Duns Scoto, dunque, la redenzione è messa nel grande quadro 

dell'incarnazione. Giovanni Paolo II ha detto: "La redenzione è una 

parte importante della salvezza". 



   

90 

 

 In questa diversa prospettiva: il superamento della carenza morale 

(secondo sant'Anselmo) e il superamento del deficit metafisico della 

creatura (secondo Duns Scoto) è dove le due concezioni (anselmiana e 

scotista) mostrano la loro profonda differenza.  

Tutto ciò che accade nella vita di Cristo è l'incarnazione nel suo 

divenire, nel suo sviluppo storico in vista del raggiungimento 

dell’esjaton, della risurrezione, del passaggio alla dimensione divina.   

In questo senso, l’Eucaristia trasmette la forza originaria e 

trasformante dell'amore di Dio in Cristo.  

Il grande progresso teologico del beato Duns Scoto fu quello di 

collocare il rapporto con Cristo nella dimensione ontologica, que 

include anche la dimensione morale. Il beato Duns Scoto non si fermò 

a chiarire il concetto di redenzione. Forse, si può dire che la redenzione 

è stata l'applicazione, nel tempo circostanziale, dell'amore "fontal" (di: 

fonte) di Cristo nel suo primato, amore salvifico e ristauratore.  

L'amore di Cristo è la fonte, lo standard e la vita di tutti gli altri amori. 

È il suo archetipo, il suo motivo e il suo fine. È il paradigma di tutte le 

altre risposte d'amore. 

 



   

91 

 

RICORDIAMOCI: la predestinazione è un atto di Dio       libero e 

gratuito; procede dalla sua iniziativa sovrana ed è una manifestazione 

soprannaturale della sua bontà che vuole comunicare. 

Espressione perfetta di questa comunicazione è Gesù Cristo (e noi in 

Lui, per Lui e in vista di Lui). L'amore di Gesucristo sulla croce è una 

risposta eccelsa all'amore di Dio, non una riparazione "condegna" 

(proporzionata), come nella visione anselmiana.   

Tutto l'antropologismo e l'amartiocentrismo (=peccato-centrismo) 

sono così scartati, perché ogni bene, dall'inizio alla fine, dipende 

dall'amore libero, originale e gratuito di Dio, e dalla risposta 

dell’umanità in Cristo Gesù. Egli è la ragione sia dell'"exitus a Deo" 

(origine da Dio) che del "reditus ad Deum"(ritorno a Dio). Anche la 

scienza, l'economia, l'arte devono avere in Cristo il loro punto di 

riferimento e di discernimento. 

                                                           

 

 

                                                      

 

  



   

92 

 

PARTE XI 

 

Capitolo 16 

 

LA VERGINE MARIA, UMILE COLLABORATRICE 

  

C’é una distanza infinita tra la creatura e il creatore, ma Dio la associó 

al suo piano divino. Madre e collaboratrice con Gesú dalla nascita alla 

morte in croce. Una creatura totalmente disponibile, nella libertá e 

nell’amore. Dio le ha potuto concedere tutti i privilegi in funzione della 

sua maternitá del Verbo incarnato. Concepita snza macchia di peccato 

originale, con una libertá vergine interamente consagrata al servizio 

del Figlio e del Regno di Dio; piena di Spirito Santo, assunta in cielo 

in anima e corpo.                                                              

Continua la sua opera nutrendo di tenerezza il Corpo Mistico di suo 

Figlo. Anhe se non parliamo molto di lei, la sentiamo sempre accanto; 

creandosi dentro di noi, anche se invisibile, il sentimento sensibile che 

il bambino percepisce come melodía di un dolce silenzio. 

 



   

93 

 

PARTE XII 

 

Capitolo 17 

 

RIASSUMENDO 

Abbiamo sempre pensato secondo la teologia anselmiana del "Cur 

Deus homo" (=perché Dio si è fatto uomo), i cui postulati sono i 

seguenti: Era necessario redimere l'uomo che aveva peccato. Doveva 

essere redento con una soddisfazione adeguata a Dio. La soddisfazione 

poteva essere realizzata solo da un Dio–uomo. Il mezzo più adatto era 

l'incarnazione, la passione e la morte di Gesù Cristo.  

Tuttavia, riassumiamo, il Beato Fra Giovsnni Duns Scoto ha sostenuto 

che è assurdo che la più grande realtà dell'umanità e della storia, che è 

l'esistenza di Gesucristo, sia stata originata da qualcosa di accidentale 

e negativo come é il peccato.  

E formulò una nuova ipotesi, articolata come segue:                             Dio, 

che è amore, volendo che creature raziomali fossero partecipi della sua 

natura divina (co-amanti), predestinava per primo colui che è più 

vicino al fine (Gesù Cristo, che con l’incarnazione  del Verbo era già 

partecipe della natura divina). In Lui, per mezzo di Lui e in vista di Lui 



   

94 

 

ha predestinato tutti gli altri esseri umani "alla grazia e alla gloria"; 

prevedendo la caduta degli esseri umani, predestinava Gesù Cristo 

anche come redentore, restauratore.  

                                                                                                      

L'incarnazione di Gesucristo è la prima e suprema opera di Dio. La 

dottrina del Primato di Cristo tocca l'essenza stessa del mistero della 

salvezza.  

Duns Scoto supera il principio platonico del"bene diffusivo di sé", in 

nome dell'assoluta libertà di Dio.  

La storia della salvezza non si comprende se non vediamo in essa 

l'azione concreta dell'amore-libertà di Dio. L'amore libero di Dio è 

l'inizio di tutto; è la spiegazione ultima dell'ordine di salvezza che 

comprende la natura e la grazia.  

 

Benedetto XVI, a conclusione della sua presentazione della teologia 

del PRIMATO nell'udienza pubblica del 7 luglio 2010, ha detto:  

 

"Cari fratelli e sorelle, questa visione teologica, fortemente cristo-

céntrica, ci apre alla contemplazione, allo stupore e alla gratitudine: 

Cristo è il centro della Storia e del cosmo, è Colui che dà senso, dignità 

e valore alla nostra vita". 


