-

Lo

EJERCICIOS ESRIRITUALES

. 3







7 DIAS DE
EJERCICIOS ESPIRITUALES



Fray Mauro Iacomelli, ofm
e-mail: maurelivit@gmail.com
Blog: www.fraymauro.com.gt



SIETE DIAS DE

EJERCICIOS ESPIRITUALES

(Para Religiosos\as, pero también para laicos\as;
Segun un nuevo paradigma teoldgico).

***(La noche anterior: Introduccion, El recogimiento. Ver
apéndice n 3, pagina 59).

e Dia 1 - manana: MI CIELO PERSONAL

He oido decir que los EE no son un paréntesis en nuestra vida
espiritual sino: son la misma vida de cada dia analizada en
camara lenta. El desplazamiento fisico, ambiental s6lo nos
facilita el analisis de lo que hacemos y cémo lo hacemos, en
nuestra vida ordinaria. Eso también significa que en los EE
no se viene para descubrir el agua caliente, con cosas de otro
mundo. Los contenidos en gran parte son los que manejamos
todos los dias. Si algo nuevo hay, en contenido y forma, (y
veremos que si hay) es porque ha entrado o debe haber
entrado a hacer parte de nuestra vida ordinaria, de cada dia,
desde hoy en adelante. A proposito: nuestras meditaciones
silenciosas, durante estos EE deben de llenarse de accion de
gracias al Espiritu Santo, por las grandes y bellas cosas que nos
va revelando.

Somos como tierra sagrada. Descalcémonos. Abramos la
mente y el corazon a la gracia especial que el Espiritu Santo
da en ocasion de querer renovar nuestra vida de cada dia, en
estos EE. La divina providencia se pone en accion.



Sé que si en algo se va a renovar en ustedes en ocasion de
los EE sera porque se produce un buen entendimiento entre
lo bueno que ustedes buscan y la gracia del Espiritu Santo.
Lo que voy a decir yo sdlo podra servir de ocasion para este
encuentro con el Espiritu Santo.

Es curioso lo que dijo el Papa, después de sus recientes EE,
refiriendo una anécdota del predicador. Dijo el predicador:
“En ocasion de unos EE que prediqué, ante el entusiasmo de
un participante, le pregunté qué fue lo que le impresiond; me
respondid que sintié un benéfico impulso del Espiritu Santo
cuando yo dije “jpasemos a otra cosa!”. Con esto, no quiero
lavarme las manos, pero la verdad es que yo no sé cambiar
mentes y corazones. Yo haré algo, pero el buen resultado de
estos EE depende de cada uno.

Iniciamos con la inspiracion que nos viene de San
Buenaventura, el cual decia: cuando te prepares para subir al
tercer cielo para comunicarte con Dios, primero detente en tu
cielo; que eres tu y el contexto que te rodea.

;Conozco mi cielo? Quién soy, como ha sido mi vida desde la
infancia, la adolescencia, mi iniciacion cristiana, mi vocacidén
de adulto. Por qué estoy haciendo este trabajo y por qué en
este lugar. Y por qué estoy aqui estos dias. Por qué he venido
a los EE, ahora que estoy aqui, qué es lo que me habita. ;Creo
que podré recibir algo bueno? Caigo en la cuenta, y me hace
bien, que son pocos los profesionales que pueden tener 7 dias
para apartarse del lugar de trabajo y venir a este lugar. Las
motivaciones para aprovechar este tiempo son tantas.



Voyasugeriralgo queayudeadescubrir mejor su cielo personal:
“el nombre”, como se dice, invitandoles a preguntarse cual es
su nombre; el nombre con el que los ha venido llamando el
Sefior a lo largo de su vida y los seguira llamando. “Yo soy el
buen pastor y conozco a mis ovejas y las llamo por nombre y
ellas me hacen caso” (Jn. 10, 3. 14).

Les doy alguna pista para identificar su nombre (pensemos
en los nombres biblicos...Abrahan, Moisés, Simén Pedro).
;Cudl es mi nombre? Es mi fuerte ideal, es lo mejor de mi
mismo. Es una frase o una palabra que me interpreta a fondo.
Me resuena dentro en los momentos mas fuertes. Cémo mas
facilmente reacciono (en el bien). Donde mas satisfecho(a) me
siento (en el bien): “Escichenme islas lejanas, Yavé me llamo
desde el seno de mi madre, conocid mi nombre desde antes
que naciera” (Is. 49, 1; Is.45, 3 y 4). “Yo llamo a mis ovejas
por nombre y ellas reconocen mi voz”. Coincide con mi pozo
y con la actividad que mas me hace sentir en lo mio. Llama
la atencion, siempre. Es el concepto o actividad que mas me
hace vibrar. Lo que mas da fuerza, sentido y convergencia a mi
ser, a mi sentir y hacer. Es el carisma que mas me da identidad
(los comentarios de la gente lo revelan). Es una luz siempre
prendida. ;Es lo mio! Que es también muy util y bueno para
muchos. Es mi fuerte ideal.

El nombre de Yavé es particularmente sugestivo: “Yo soy
aquel que los acontecimientos se encargaran de decir quién
» 4

soy”(ver Ex. 3ss). Algo analogo es para nuestro nombre. Para
que entiendan mejor, permitanme decirles lo que me parece
ser mi nombre. Mi nombre es “consolar a los afligidos™. Es una
tarea no un titulo honorifico. Lo descubri hace 25 afos, pero
caigo en la cuenta que desde siempre ha funcionado asi en mi.

7



Es muy util reconocerlo porque nos revela qué es lo mejor de
nuestra naturaleza personal; nos da valoracion; en torno a esa
virtud propia de nuestro nombre es donde podemos dar mas
a la gente, porque constituye nuestra manera de ser, de pensar
y sentir. Es siendo fiel a nuestro nombre como le estamos
respondiendo mejor al Sefor, le estamos restituyendo los
frutos de los bienes que nos ha dado. “Sé y daras”.

***(PARA MEDITAR: ver apéndice 1, pagina 40).

Nota: Leer aparte la hojita sobre LAS EPOCAS RELIGIOSAS,
para la meditacion de esta tarde. Apéndice 2, pagina 55.

 Dia 1 - tarde: Mi cielo socio-religioso

LAS EPOCAS RELIGIOSAS
(ya se leyd todo el tema; para esta meditacidn, resumimos el
tema y nos detendremos en la tltima parte).

« IEPOCA. Elafio 800 a.C. (=tiempo eje), el primer milenio
antes de Cristo) marca el inicio de la primera época
“religiosa” bien identificada. Dura mil afios, hasta el 200
d.C. Es llamada época de la conciencia mitica (sefialando
el punto de donde viene y como va desarrollandose), en
cuanto que lo religioso viene de una cultura religiosa
que se ha rodeado de una aureola magica y de ficcién
alegdrica. Conciencia mitica, arcaica, cdsmica, imaginaria.
Las grandes religiones, desde una concepcién religiosa
fundamentalmente colectiva, grupal, van buscando una
salvaciéon personal. Confucio en China, Buda en India,




Zaratustra en Persia; los grandes profetas en Israel, los
grandes pensadores en Grecia.

La repercusidn de la crisis del tiempo eje sobre la vida
religiosa de los pueblos fue enorme. En ella vemos
ilustrado un momento prototipico de metamorfosis de
lo sagrado: la necesidad de una salvaciéon personal, que
origina la aparicion de religiones salvificas en un sentido
desconocido hasta ese momento. Religiones universales,
trasformacién radical de la idea de lo divino. En Israel:
Yavé, Dios unico y misericordioso.

Los cambios que se dan hoy parecen tener las dimensiones
del tiempo eje.

Es necesario que nosotros, personas cristianas, tomemaos
nota, para no quedarnos atras en nuestra evangelizacion.

IT EPOCA. Del 200 d.C. hasta 1600 d. C. Dura 1400 afios.
Inicia la época de la conciencia reflexiva. Va adquiriendo
gradualmente preponderancia la conciencia reflexiva,
objetiva. El ser humano se repliega sobre su propio cielo
(reflexiona) para encontrar el cielo de la divinidad, en un
horizonte nuevo. En Israel, Cristo dice ser la imagen visible
de Dios invisible. Esta II época evidencia el paso de una
conciencia grupal a una conciencia personal, individual.
Se caen los dioses y se difunden por todo el mundo las
religiones monoteistas. La humanidad avanza mucho en su
conocimiento de la divinidad. Desaparecen las divinidades
griegas y latinas, en occidente. Es curioso caer en la cuenta
que ciertos elementos de esta época, incluso de la primera,
siguen vigentes hasta nuestros tiempos; por ejemplo: el
dios todopoderoso, castigador, antojadizo.




o III EPOCA. Del 1600 d.C. hasta el 2000. Dura 400 afios.
Marca el inicio de la conciencia cientifica. Se busca la
verdad objetiva de la realidad, con instrumentos fisicos y
matematicos. A Dios habra que buscarlo a través de los
elementos fisicos de la creacion, y con instrumentos fisicos,
que garantizan la certeza y la objetividad. El caso de Galileo
Galilei es emblematico; esto repercute profundamente
en la concepcion religiosa y en la reinterpretacion de las
expresiones tradicionales de la misma Biblia. Es la pasion
por buscar la verdad de la realidad.

o IV EPOCA. Hacia la cual estamos dando los primeros
pasos. De la conciencia cientifica, estamos entrando a
una conciencia secularizada, desmitificada (sin tabues),
globalizada. Se habla de la muerte de Dios, entendemos:
del “dios tradicional’; en busqueda de una verdad mas
universal e incluyente. (cfr. CELAM y JUAN PABLO II,
1999, ano del Padre).

Estos cambios conceptuales tienen mucha repercusion en la
espiritualidad y en la ética no solo cristiana.

--;Cuales son las reacciones de la Iglesia ante esta nueva época,
vista sobre todo como época secularizada, desmitificada? He
aqui las cuatro reacciones mas destacadas.

a)- Atrincheramiento cognitivo. Se hace cuadrado en
torno a los principios, se genera una busqueda obsesiva de
la propia identidad religiosa, con proselitismo agresivo,
fundamentalismo y rigorismo.

b)- Rendiciéon cognitiva. Renuncia facil a los principios,
relativismo, moda, new age.

10



Comoanadidurapeyorativa,dentrodeestecontexto,hanescrito
sus programas movimientos mal llamados “progresistas’, los
cuales a fuerza de buscar relevancia social han sacrificado a
ella suidentidad original (toda la problematica sobre el aborto,
divorcio, divorciados vueltos a casar, el homosexualismo, la
ideologia de genero, etc.).

c) - El pasivismo. Es la reaccién mds negativa. “No me
molesten, digan cualquier cosa, qué me importa”.

d) - La “Reaccién positivamente dialogante” Es la
evangélicamente correcta y rica de perspectivas positivas. El
Espiritus Santo sigue haciendo cosas nuevas. Todas estas cosas
influyen grandemente sobre nosotros, pues, en nuestra vida de
cada dia estamos sumergidos en estas cosas. Ante estas cosas
se resuelven nuestras decisiones y nuestro apostolado, nuestra
ética, nuestro camino de santificacion.

SIN EMBARGO, esta postura positiva conlleva mucho trabajo.
Requiere 4 exigencias principales.

1. La busqueda de un sentido religioso unitario. Ante la
fragmentacion de los varios sentidos parciales de la
realidad reflejados por los medios de comunicacion
masiva, el sentido religioso unitario para la Iglesia es LA
PERSONA DE CRISTO, antes que su ensefianza. El da
unidad a todo lo que existe y sucede en la experiencia de
la vida. Un sentido que neutraliza la ansiedad destructiva
de la desesperacidon que se da por fuerza ante un mundo
opaco de sentido, ildgico e incoherente (cfr. Aparecida, 41
y Vat. I, Dei Verbum, 4).

11



2. La re-fundamentaciéon en lo esencial, lo innegociable.
Cristo hombre y Dios, camino-verdad-vida, imagen visible
de Dios invisible, plenitud de la revelacion divina a la
humanidad, universalidad de la salvacion sin exclusiones,
los dogmas con la profundizacién que el Espiritus Santo
va revelando al pueblo de Dios, los sacramentos, la Iglesia
garantia de estabilidad en la Verdad y la Bondad, la
supremacia del amor efectivo a Dios y al préjimo.

3. Un nuevo paradigma teoldgico, es decir, un nuevo marco
unitario y permanente de pensamiento teologico. Una
nueva teologia. (Ver: Gaudium et spes, del Vaticano II).

4. Unanuevaespiritualidad. Inclusiva, testimonial, dialogante,
con valoracion de la religion “atea” (Ver el Samaritano y
MLt. 25), en la vida ordinaria.

e Dia 2 - manana: DIOS NOS ENVUELVE

CON SU AMOR (una nueva imagen de Dios).

En el panorama de un nuevo paradigma teologico, requerido
por la IV época, tiene el primer lugar la afirmacion
sorprendente, vista bajo nueva luz, del evangelista Juan: Dios
es amor. San Agustin dice que si San Juan no hubiese dicho
nada mas, al decirnos que Dios es amor, nos habria hecho de
todos modos el servicio mas precioso. Estamos rodeados por
su amor como pececitos en el agua, decian los Santos Padres.
En realidad, la imagen de Dios en esta cuarta época ha tenido
un cambio muy grande, una metamorfosis; desde la II guerra
mundial y desde el Concilio Vaticano II. No es la misma

12



imagen que manejaban nuestros papas y mamas y que todavia
maneja gran parte de nuestra gente. Aquella era la imagen
de un dios “bipolar”, por decirlo de algin modo. Un dia muy
bueno, y al otro dia, muy furioso y amenazador.

El mensaje del CELAM 1999 motivé y describid este cambio
de forma dramatica. Leamos: “Que este aino 1999, ano de
Dios Padre en vista del jubileo 2000, sea un afio para espantar
del alma humana esa caricatura de Dios que tanto dafio
nos ha hecho y nos hace. La imagen de un Dios castigador,
justiciero, antojadizo, arbitrario...una caricatura, un idolo”
Sorprendentemente, el mismo afo, en la audiencia general del
28 de julio, el Papa Juan Pablo II proclamaba: “el infierno no
es un castigo de Dios sino el desarrollo de premisas ya puestas
por el hombre en esta vida” Y afiadié un principio exegético
novedoso y luminoso; dijo: "Para describir esta realidad del
infierno, la Sagrada Escritura emplea un lenguaje simbdlico,
que se precisara progresivamente”.

San Juan evangelista dice que nosotros debemos mirar con
confianza al dia del juicio: “quien teme no conoce el amor
perfecto”. Demasiado se ha predicado un Dios de temor.
Nunca yo habia oido, hasta el 1999, un lenguaje asi sobre la
naturaleza de Dios, nuestra gente mucho menos.

Pero eso supone enormes cambios mentales y pastorales,
dentro de mi y en torno a mi. Cambio de mente y de corazon.
Si Dios es asi, yo también debo ser asi y reflejar el rostro del
Padre a los demas. El fruto mas preciado de estos Ejercicios
espirituales podria ser el de querer difundir, con el ejemplo y
la palabra, esta nueva imagen de Dios en nuestro ambiente, “a
tiempo y a destiempo”.

13



Esta nueva imagen de Dios supone pensar y predicar que Dios
es amor infinito, incondicional y gratuito. Supone creer que
todo lo bueno viene de El y nada de lo malo viene de El, nada
de lo que hace sufrir y morir viene de El. Supone convencernos
que El nos ama siempre; aun cuando estamos pecando, su
amor perdonador sigue fluyendo sobre mi aun cuando no me
arrepiente; su amor no cesa de llamar a mi puerta para que
lo deje entrar y cene conmigo. Abramosle la puerta al amor
infinito de Dios.

o Dia 2 - Tarde: LA PARABOLA DEL HIJO

PRODIGO (Lc.15, 11 - 24)

iFinalmente, podemos comprender a cabalidad la “parabola
del hijo prédigo”

Vamos a recordar brevemente esta bella parabola.

Cuenta Jesus que un padre tenia dos hijos. El mas joven exigi6
que el padre le diera dinero porque queria ir a probar fortuna
y placeres. Se fue al extranjero. Pronto se le termin¢ el dinero
y buscé un trabajo. Le dieron un trabajo vergonzoso para un
hebreo, el de cuidar cerdos. Llegd al colmo de estar a punto de
morir de hambre, porque el patrén no le permitia ni siquiera
comer lo que comian los cerdos.

Fue cuando decidié volver a casa, donde su papa. Sabia
que era bueno, pero él estaba dispuesto a pedirle perdén de
rodillas y a trabajar en la casa como un trabajador cualquiera.
iEra justo, después de todo lo que habia hecho! Pensaba que

14



merecia todo tipo de castigo. Pero, no contaba con el amor
incondicional y gratuito del padre. El cual, al verlo de lejos,
corrié a su encuentro, lo abrazo, lo beso al cuello y ech¢ la
casa por la ventana, haciendo una gran fiesta. “Porque este
hijo, decia, estaba muerto y ha vuelto a la vida”

Jestis conto esta parabola para hacernos comprender que asi
es el amor del Padre que esta en el cielo, un amor infinito,
incondicional y gratuito.

El hijo, al volver, razonaba segin el metro de la justicia
humana, el padre, en cambio, reaccioné segun el metro de la
misericordia divina, que es infinita, incondicional y gratuita.

sPor qué se descuido esta parabola aun en los ambientes
mas cristianos? Mucho se debid al error de haberle puesto
un nombre equivocado, que hizo equivocar a todo el mundo
sobre el contenido esencial; mas todavia, tal vez, dependio6 de la
mentalidad pecado-céntrica, herencia del Antiguo Testamento
y de una cultura aislada y lenta a la transformacion.

Pero, las nuevas generaciones necesitan que volvamos a la
fuente refrescante del amor de Dios, infinito, incondicional y
gratuito. Un precioso rio de este manantial es precisamente la
parabola del “Padre amoroso’, mal llamada, del hijo prodigo.
Navegando por este rio, a los jévenes se les hace mas facil
volver a Dios o buscarlo como fuente de vida, terrenal y eterna.
Son muchos, hoy, que se mueren de hambre, buscan la casa
del padre y se les hace dificil encontrarla, tal vez, porque les
hemos predicado a un dios castigador, vengador, arbitrario,
que manda al infierno cuando quiere, con rabia y con gusto.
iUna verdadera caricatura de Dios!

15



e Dia 3 - manana: TODO LO QUE HACE

SUFRIR Y MORIR NO VIENE DE DIOS.

De él viene solo lo bueno, lo que da vida, a nivel integral. Las
pruebas, la cruz, el sufrimiento, las desgracias, la muerte no
vienen de El, como se ha venido diciendo desde siglos. La
humanidad, como una nifia, ha crecido y va entendiendo cada
dia mas y cada generacién mejor, la logica de Dios y de la
verdad creada. Las desgracias, las enfermedades causan tanto
mas miedo cuanto mas se acercan a la muerte. El miedo, en
definitiva, es a la muerte. Ahora bien, la muerte no la creé
Dios ni es El que la manda. Dice el libro de la Sabiduria, al
capitulo 1, versos de 12 a 16: “no os busquéis la muerte con los
extravios...Que no fue Dios quien hizo la muerte ni se recrea
en la destruccion de los vivientes. El todo lo cre para que
subsistiera. Las creaturas del mundo son saludables, no hay
en ellas veneno de muerte...Pero los impios con las manos
y las palabras llaman a la muerte, teniéndola por amiga”. En
realidad, los sufrimientos, desgracias, enfermedades y muerte
son consecuencias logicas de decisiones ildgicas de los seres
humanos, a nivel individual o social. Todo lo que hace sufriry
morir viene de la libertad humana mal usada.

El Apdstol Santiago, en el capitulo 1y versos de 12 a 18 de su
Carta, dice que la muerte es consecuencia del pecado, que es un
deseo mal orientado del propio ser humano. Hoy, entendemos
mejor que los sufrimientos y la muerte tampoco son castigo
de Dios, porque la ciencia y la Iglesia luchan para aminorar
el sufrimiento; ahora bien, la ciencia y la Iglesia no pueden
estar llevandole la contraria a Dios. Es que una humanidad en
crecimiento cultural percibe una légica mas fina, como obra
16



didactica del Espiritu Santo. El Papa emérito Benedicto XVI,
a los enfermos que se dirigian a Lourdes, en febrero de 2011,
dijo lo siguiente: "Dios nos ha creado parala vida yla felicidad,
pero la enfermedad y la muerte son fruto del pecado”

El dolor existe, las desgracias existen, la muerte dramatica,
como la conocemos nosotros existe, sin embargo queremos
enfatizar que no vienen de Dios sino del mal uso de la libertad
humana; que a veces es la nuestra, de los familiares, de los
antepasados.

Creo que tenemos que poner mucho empefio en aclarar esta
verdad a nuestra gente, porque la conviccion anterior de que
el sufrimiento y la muerte vienen de Dios hace alejar cada vez
mas las nuevas generaciones, las cuales perciben rapidamente
lo absurdo de este tipo de catequesis.

o Dia 3 - tarde: profundizando la raiz

del mal. Qué dice la Biblia.

San Juan Pablo II, el primero de enero de 2005 (cuatro
meses antes de morir), a la pregunta “qué es el mal’,
contestd de la siguiente manera: “El mal pasa por la
libertad humana...Tiene nombre y apellido: el nombre
del hombre y de la mujer que lo admiten” Me llama la
atencion el que este santo Papa, en este contexto tan
especifico, no nombre el diablo. Quiere que no seamos
victimas de evasiones, para que, como humanidad
madura, tomemos nuestra responsabilidad segun verdad.

17



;Por qué la Biblia frecuentemente atribuye el mal a Dios,
como castigo? Por dos razones. Primera: porque la Revelacién
es progresiva, es decir: segun el desarrollo que va alcanzando
el pueblo hebreo. Como se hace con un nifo, al cual se le
explican las cosas en la medida que las pueda comprender. A
los tres afos, para explicarle un peligro, se le narra el cuento
de caperucita roja; pero, a los 16 afos, para hablarle también
de un peligro, se le habla de manera directa, sin cuentos.
También, al nifio se le habla en términos de premio y castigo,
pero, a los 16 afios, ya no se usan siquiera esos términos.

Segunda razon: el pueblo hebreo no tenia mucha filosofia, era
un pueblo de campo. En cuanto a légica, no tenia el concepto
de causa segunda, que son el ser humano o las leyes de la
naturaleza, y todo lo atribuia a la causa primera, que es Dios.

Nosotros si conocemos el concepto de causa segunda y
conocemos la causa de los fendmenos naturales. Sabemos
que tenemos el libre albedrio y entendemos mejor lo que
Moisés dijo al pueblo: “Mira, hoy te pongo delante la vida
y el bien, la muerte y el mal. Si obedeces los mandatos del
Sefior,...guardando sus caminos...viviras” (Dt. 30, 15-20).
Si las cosas no nos salen bien, la culpa es nuestra o de otros
seres humanos; no es por castigo de Dios, sino por logica
inmanante. Los problemas de todo tipo que tengamos son
consecuencias logicas de decisiones ilogicas. Hemos leido lo
que dice Santiago en su carta, al capitulo 1, versiculos de 12 a
18. Volvamos a leerlo.

De manera que la Biblia trata el problema del mal de una
forma “ambigua’; alguna vez, culpa justamente al ser humano;
otras veces lo atribuye a un Dios furioso y vengativo (Ezequiel
18



9, 1-6). Afortunadamente, el Nuevo Testamento ya no se
expresa asi. Para una humanidad “nifia” (el pueblo hebreo
joven del Antiguo Testamento), se usa un lenguaje tajante por
tres razones principales: para inculcar la soberania de Dios;
para inculcar la obediencia a Dios; y porque, no teniendo el
concepto de causa segunda, como hemos dicho, atribuia a
Dios las desgracias, como castigo suyo.

Después de haber conocido la parabola del hijo prodigo, ya
sabemos que Dios no castiga, no se venga y sus reacciones
hacia nosotros, aun cuando somos malos, solo son de amor
misericordioso.

e Dia 4 - manana: EL PLAN DEL PADRE

EN LA CREACION

(plan que Cristo abrazdé hasta las ultimas consecuencias;
redencidn y divina providencia).

*** (Ver Quién es Jesus, Apéndice 6, pagina 80)

--Volvamos a la IV Epoca, que exige un nuevo paradigma
teoldgico. Tocamos el tema muy sensible de la Redencion.

El plan del Padre siempre fue como el de una madre: querer
lo mejor para sus hijos, que sean bien portados o no. El
Verbo del Padre se encarné en la naturaleza humana, para
que, usando bien nuestra libertad a ejemplo de El, hombre y
Dios, creciéramos a su estatura y llegaramos a ser participes
de la divina naturaleza. Dios creador quiso elevarnos a
ser participes de la divina naturaleza, a ser co-amadores.

19



Nos cred libres porque solo asi podiamos aprender a amar;
arriesgd que falldramos en el uso de nuestra libertad, como
en realidad ocurrid: pero, su voluntad de amor no cambié a
causa de nuestro pecado, siguio con el mismo propoésito y, en
Cristo, restaur6 la naturaleza humana, para conseguir el plan
primigenio. Restaurar el inicial proyecto de su Reinado en el
mundo, una vida humana en amor, justicia, paz, verdad y vida
fue la tarea de Jesus (cfr. CIC 460. 541). Y asi fue: el “octavo
dia” (diria un escritor). Para que la humanidad gozara del dia
luminoso del Sefior. La redencion se dio cuando, en ocasion
de la muerte de Jesus, afrontada con el grado maximo de amor,
el Padre intervino con su providencia divina (CIC 600). Y, “en
ocasion del delito mas grande cometido por la humanidad,
el asesinado de Jesucristo’, cre6 la maravillosa realidad de la
resurreccion de Jesus venciendo la enemiga muerte y, por el
infinito amor humano-divino de Jesus, volvio a llenar de vida
(salvar = salud-dar) a todos los seres humanos (cfr. CIC. 312.
608). No se traté de pagar por nuestros pecados, porque el
amor de Dios es gratuito (cfr. Lc. 15), sino: se traté de producir
tanto amor cuanto pudiera vencer el egoismo de los fariseos
y de toda la humanidad. El amor de Jesus al grado maximo
venci6 todo egoismo productor de todo mal incluyendo la
muerte. El egoismo mata, el amor salva. Jesus nos salvé con su
amor al maximo grado.

Es mejor decirlo asi. No nos salvo, en si, con su sufrimiento,
sino con su amor; el grado de sufrimiento de Jesus, aun siendo
la expresidon de su amor, fue circunstancial; en otra cultura
habria podido ser diferente. Nosotros los cristianos no
debemos enfatizar el sufrimiento (el viernes santo) a costa del
amor que, solo, produjo la Pascua de resurreccion. “Aunque

20



diera mi cuerpo a ser quemado, si no tengo amor, nada soy”
(cfr. ICor. 13). Es decir: se puede morir con el gran sufrimiento
de la tortura y de la muerte aun sin amor. Entonces, ese
sufrimiento no vale nada.

jLa verdadera energia salvadora es el amor! Jesus nos salvo
con su amotr, al grado maximo; si las circunstancias hubiesen
exigido aun mas grande sufrimiento, Jesus lo habria afrontado
con el grado maximo de amor, que él tenia y tiene como fuente
(ver: la teologia del Primado del Verbo Encarnado, del Beato
fray Juan Duns Escoto).

Nuestro deseo, la ciencia, la Iglesia, y también Dios, quieren
ir eliminando el sufrimiento; el amor, en cambio, “no pasa
nunca’. El sufrimiento y la muerte son siempre repugnantes y
los fueron también para Jesus en el huerto del Getsemani (cfr.
Mt. 26, 29).

Esto es importante para nosotros mismos y en nuestra
pastoral. Una cosa es exhortar a los enfermos a soportar el
sufrimiento con la paciencia, la humildad con que lo afrontd
Jesus en la cruz, otra cosa muy diferente es transmitir a ellos
que ese sufrimiento se los ha mandado Dios y que su salvacion
viene del grado de sufrimiento que tienen que aguantar.
El cristianismo no es el camino de Dios pavimentado con
sufrimiento sino iluminado por la victoria final y definitiva del
amor y de la vida, en la resurrecciéon y en el Paraiso. Cristo ha
venido a liberar del sufrimiento porque ha venido para liberar
del pecado (cfr. Lc. 4, 16). ;Somos ingenuos? No. jSomos
realistas, pero optimistas; a partir de hechos incontrovertibles
del Evangelio y de la realidad humana.

21



e Dia 4 - tarde: “HAGASE, PADRE,

TU VOLUNTAD?, (hagase tu Plan de amor)

A raiz de lo anterior, resulta evidente que la frase de Jests en
el Getsemani “hagase, Padre, tu voluntad” no fue la sumisién
a un Padre que exigia el pago por el pecado de la humanidad y
queria ser pagado con sangre, sino la determinacion de quedar
firme en el compromiso de amor tomado en el bautismo (cfr.
CIC 536), costara lo que costara; porque la perseverancia
heroica del amor es la que salva (cfr. Mc. 13, 13). Esto es el
contenido de lo que decimos también con el Padre nuestro
(“hagase, Padre, tu voluntad”) y nosotros repetimos tantas
veces en las circunstancias dolorosas.

iCuantas expresiones “equivocadas” de nuestra gente, en los
momentos mas dolorosos!

Al visitar a una madre que perdi6 a su nifio, decimos
piadosamente: “Qué vamos a hacer, sefiora, hay que hacer la
voluntad de Dios que ha dispuesto asi”. “Le habia llegado su
hora”, queriendo decir que fue Dios quien mandd esa muerte.
También decimos: “no se mueve hoja sin la voluntad de Dios”,
queriendo decir que todo viene de Dios, también el crimen del
despale del Mato Groso o de nuestros bosques. La voluntad de
Dios es solo una: tener un proyecto de amor y quedar fieles
a ese proyecto de amor, lo demas viene del maligno. En el
huerto del Getsemani, Jesus le dijo al Padre: me comprometi
a acoger tu voluntad de re-instaurar tu reinado en el mundo
para la vida de mis hermanos, y ahora sigo fiel a este proyecto
de amor, cueste lo que cueste, Padre.

22



Es oportuno notar que los diferentes conceptos que se nos
han transmitido, al respecto, en la vision teologica tradicional
(que Dios exige el pago por nuestros pecados, la satisfaccion
vicaria, etc.) no son dogmas, sino explicaciones del dogma
de la redencion, segin las exigencias y las posibilidades
de conocimiento del tiempo. Tampoco son dogmas las
explicaciones que estoy dando, pero son explicaciones que
nuestra época ya puede comprender como mas légicas y, lo
que es mas importante, nos hacen comprender mejor que
Dios es amor infinito, incondicional, gratuito, tal como esta
expresado en la parabola del padre amoroso (mal llamada “del
hijo prodigo”). El actual arzobispo de San Salvador, al referirse
al martirio del P. Rutilio Grande, dijo: "no es que la voluntad
de Dios fue la de ver morir al P. Rutilio de forma macabra,
ni mucho menos a su Hijo” (Carta pastoral sobre el martirio,
2017). Estas afirmaciones no son dogmas, pero indican una
sensibilidad nueva. Muy distinta de la que expresaba San
Leonardo de Puerto Mauricio, en 1700. He aqui un trozo de
su prédica en Viernes santo:”;qué es lo que condend a Jesus a
una muerte tan atroz? ;Fueron Pilato, los escribas y fariseos?
No, hermanos mios, no. Fue la justicia divina. El salvador
bondadoso agonizaba colgado en el aire de tres clavos,
derramaba sangre por todas partes; su tierna madre lloraba al
pie de la cruz, gemian todos los angeles, pero la justicia divina,
sin dejarse conmover, repetia “jtodavia no!”.

Hay que preguntarse: ;Cudl de las dos expresiones (la del
arzobispo de San Salvador y la de San Leonardo) concuerda
mejor con la parabola del hijo prodigo y la sensibilidad de
las generaciones de esta IV época? (Ver la recomendacion al
clero, de Benedicto XVI, 2007, como en la charla del dia 1 por
la tarde, de estos EE).

23



e Dia 5 - manana: EL ANTI PLAN, ANTI REINO,

ANTI REALIZACION HUMANA: EL PECADO

Es lo que hizo morir a Adan y Eva, a Abel y a Jesus, y nos
hace morir a nosotros, en la vida ordinaria de cada dia y al
final. El pecado no es cosa misteriosa, es un nuestro deseo mal
controlado, y todo conocemos su desarrollo y su trayectoria
légica de muerte. Santiago lo dice de la manera mas clara
(St. 1, 12- 18). Adan y Eva iniciaron el des-orden del pecado,
concibiendo el deseo desenfrenado de ser iguales a Dios.
Quisieron constituirse en principio de moralidad, a la par
de Dios. Eso es lo que pretendemos nosotros también, mas o
menos conscientemente. El disparate madre, origen de todos
nuestros problemas y fracasos.

Desde el ADN de Adan y Evasiguié una cadena de des-ordenes.
Nosotros también entramos y aportamos en esa cadena. Ahora
bien: cuando hay des-orden las cosas no funcionan. Y con
el des-orden del pecado no funcionaron el amor, la justicia,
la verdad, la perseverancia y la vida. El Reino de Dios se iba
desmoronando. Por este des-orden entrd el sufrimiento y la
muerte en la creacion (cfr. Rom 5, 12); los cuales no son castigo
de Dios sino consecuencia ldgica de decisiones ilogicas. Hasta
que Cristo, que todo lo hizo bien, modelo humano y Dios, se
puso “visiblemente” al frente de todo lo creado y reordend la
Historia humana (recapituld en él todas las cosas), venciendo
todo mal, incluyendo al enemigo numero uno de Dios que
es la muerte. El ser humano pudo retomar el camino de la
verdad y de la vida, en la tierra y en el cielo. Y supo que Dios,
lejos de ser la causa de nuestro sufrimiento y muerte, “llora”

24



con nosotros cuando nos encontramos en el sufrimiento y en
la agonia de la muerte.

Los antiguos hebreos se equivocaban cuando pensaban que
los sufrimientos y la muerte eran castigo de Dios, porque no
conocian tantas cosas. Nos equivocamos nosotros también
cuando pensamos lo mismo, y con mas responsabilidad.
Hoy, el que dice que los problemas que tenemos a causa del
cambio climatico son castigos de Dios, da lastima por su
ignorancia o, tal vez, por su pereza o evasion. Santiago describe
magistralmente la causa del pecado y también su dindmica
mortal. Nace un deseo, me doy cuenta que va hacia un bien
no apropiado, le doy alas, él arrastra y seduce mi voluntad la
cual aprueba; si continda la trayectoria me lleva a la ruina,
muerte de todo tipo, a menudo, hasta la muerte fisica (cf. St.
1,12 - 18).

Al inicio, la dindmica del deseo es normal: Dios ha creado
miles de millones de bienes, y son todos para llenar nuestras
necesidades y llenarnos de felicidad, asi que espontaneamente
nuestros deseos van hacia estos bienes; sin embargo, somos
limitados y no podemos con todos los bienes y no los
necesitamos todos, tenemos la inteligencia y la voluntad para
discernir cualesbienesnecesitamosydecidimostomar, siempre
segun la voluntad de Dios manifestada en la conciencia, en la
ley natural, en los mandamientos, sobre todo en la ensefianza
de Jesucristo. Cuando prescindimos de la voluntad de Dios es
cuando nos des-ordenamos y morimos.

‘(. R ‘)) . .7
iEsto es matematico!” Funciona como causa y efecto, acciéony
reaccion. Dios perdona, pero la naturaleza no perdona. Sefor,

25



estoy clarisimo ahora de donde vienen mis sufrimientos, los
del mundo y de dénde viene la muerte. Y ahora siento la carga
de todoslos desvios que he causado, los sufrimientos, la muerte
que he causado alo largo de mi camino por esta vida, enla vida
ordinaria de cada dia. Pido perdén a Ti, creador de todos los
bienes, por haberlos manipulados con egoismo, soberbia, por
concupiscencia, por falta de auto control. Gracias por tu luz, el
dia de hoy; ahora sé el tipo de combate que me corresponde.
Controlaré mis deseos y mantendré a raya aquellos que van
mal orientados. Recordaré las tentaciones que tuvo tu Hijo
Jesucristo y cdmo las venci6. Caigo mejor en la cuenta que las
tentaciones son cosa seria y se fraguan dentro de mi.

Dos instrumentos: LA MISERICORDIA DIVINA Y LA
PENITENCIA HUMANA.

Lograré salir acogiéndome a dos realidades: una divina y una
humana. La primera es para todos, la segunda es personal.
LA MISERICORDIA DIVINA.

Juan Pablo II, en la enciclica “Dives in misericordia”, en
continuacion de la Biblia, dice que la misericordia es una
potencia especial del amor de Dios, que prevalece sobre
el pecado y la infidelidad del pueblo elegido. Es como lo
maximo del amor de Dios, en el que florece la compasion y el
perddn para todas sus criaturas, aun hacia el mas miserable en
todo sentido. De hecho, la traduccién latina de esta realidad

26



maravillosa es MISERI-COR-DAR (= dar el corazon al
miserable: misericordia). Es la potencia que restaura la alianza
de Dios con su pueblo, borrando la culpa y la pena de todo
pecado, comunicando nueva gracia y nueva vitalidad. Nos
preguntamos: ;se puede hablar de justicia divina? Mejor no;
porque viene espontaneo ponerlaala par delajusticia humana.
La cual, aun entendiéndola como acto sanador, y asi debe ser,
la justicia humana tiende a ser simétrica, tanto cuanto, tanto
pecado tanto castigo, tanta pena; la Justicia divina en cambio,
en realidad es misericordia divina (Papa Francisco). En esta
equivocacion estuvo el desafortunado punto de partida del
CUR DEUS HOMO de San Anselmo; que ha “maleado”, por
decirlo de alguna manera, nuestra teologia tradicional. Dios,
decia San Anselmo, queria ser pagado DE CONDIGNO por la
ofensa infinita del ser humano. Pero esto no puede ser, porque
“la misericordia de Dios es eterna” (cfr. SaL. 146). La palabra
hebrea es RAHAMIM, amor de entrafnas: es el amor de la
madre, a la que se le hace simplemente innatural rechazar
el fruto de sus entraias. “Los hijos nacen perdonados”. Otra
palabra que en la Biblia acompaina RAHAMIM es HESED, que
significa fidelidad. Dios tiene amor de entrafias y siempre es fiel
a este amor (cfr. Sal- 27. 10: “Aunque mi madre ...”). Esta en la
naturaleza de Dios perdonarnos gratis. En este sentido, Jesus
nos ha salvado, no pagando por nosotros sino abriéndonos
los ojos y aplicandonos la misericordia perdonadora del Padre
(Parabola del hijo prédigo). Dios perdona porque asilo quiere
y lo puede sin ninguin problema.

El regalo de Dios, pues, alli estd: el medio fundamental
para salir del atolladero del pecado es acogerse a la gracia
perdonadora de Dios. Con el arrepentimiento y la oracién de
perdon, expresando asi la conversion de la voluntad.

27



LA PENITENCIA HUMANA
(auto correccion, entrenamiento, produccion de amor)

El otro medio corresponde a nosotros. Somos personas libres,
por tanto, a nosotros corresponde decidir siacoger la gracia del
perdon, o bien, quedarnos indiferentes ante ella. Si decidimos
acoger el regalo, es natural que hagamos algun signo positivo
para expresar nuestra libertad y la conversiéon de nuestra
voluntad. Jesus nos proporciona signos sacramentales. El
sacramento del perdon. Arrepentimiento, reparar los dafos,
proposito de enmienda y un programa de penitencia. Hacer
un serio programa de penitencia quiere decir que también
nuestro arrepentimiento quiere ser fiel; como fiel es el amor
de Dios por nosotros.

Sefior, de verdad quiero ser una nueva criatura y entonces voy
a hacer un serio programa de penitencia.

Pero, ;Por qué hacer penitencia si el perdén es gratuito? En
efecto, no es para pagar a Dios por nuestros pecados. Hay que
hacer penitencia por varios motivos. La palabra “penitencia”
es la traduccién de la palabra griega “metanoia’, que significa
<« . b2l . . . .
cambio de mente”. Ahora bien, siempre necesitamos cambiar
nuestra mente, que ha aprendido a inclinarse al desorden del
pecado. Otro gran motivo es que siempre que pecamos, nuestro
ser se desordena, se contamina, sus procesos sicoldgicos
se inclinan a repetir mas facilmente el pecado, el mismo
desorden, con la mente y también el cuerpo. Continuamente
necesitamos corregir, purificar, sanar la infeccién. Y este

. <« 3 b2d
proceso de reordenamiento se da actuando “contrario modo
a las inclinaciones desordenadas. De tal cuenta, los ayunos
de varias formas, los sacrificios de varia indole hechos por
28




fidelidad al deber, al amor, y las renuncias aun “artificiales”
tienen sentido. Solo un tipo de sacrificio y renuncia no tiene
sentido, el de sufrir para pagar a Dios por nuestras ofensas.
Lamentablemente esta parece ser la motivacion mas comuin
que se les da a los actos de penitencia y a los sacrificios. El
perdon de Dios es gratuito, no necesita ser pagado.

Por otra parte, la ascética si tiene sentido. Ascesis, de asquesis
= entrenamiento, sera siempre necesaria para educar nuestras
reacciones hacia un fin correcto. Como hace el atleta: todas
las mafanas corre muchos kildmetros para que al final del
mes, cuando serd la competencia, esté en capacidad de hacer
el esfuerzo adecuado para vencer. Hay que entrenarse para
conseguir reflejos condicionados apropiados. Y si el atleta lo
hace por una corona que se marchita, ;como no hacerlo para
conseguir la corona eterna? (cfr. ICor. 9, 25). Hay un motivo
mas para que hagamos penitencia con sacrificios “artificiales’,
como el ayuno, por ejemplo: es el gesto simbélico de amor.
Por ejemplo: una madre que emprende un largo viaje a pie,
hacia un santuario, para obtener la curacién o conversion
de un hijo enfermo o extraviado. Esta madre, a su manera,
quiere expresar, para si misma, para los demas y para Dios,
que la salud de su hijo vale mas para ella que el sacrificio de
su cansancio; es un gesto artificial pero es una motivaciéon de
amor profundo y puro. Digase lo mismo de los ayunos, de
los largos rezos de rodillas, y otras cosas, que hacemos para
obtener la curacién de un ser querido. Todo es produccién de
amor, jtodo, por tanto, esta lleno de sentido! Estos sacrificios
no valen por el sufrimiento sino por ser produccion de amor.

Sefior, cuando sea necesario, estoy decidido a sufrir, sea para
cumplir con el deber como para ayudar a los hermanos y
29



hermanas que se encuentren en dificultad. Pero también,
estoy animado a hacer sacrificios para convertirme en un
instrumento de bien, educando mi voluntad e incluso mi
sentimiento, para que en todo momento yo sea un hacedor
de bien, y por tanto, de tu santa voluntad. jQue no sea una
persona dejada, perezosa, acomodada, superficial y arida de
amor!”.

Los votos y el voto de obediencia.

Los votos religiosos van a la raiz del bautismo y constituyen
el compromiso de seguir a Jesus camino verdad y vida, con
su misma forma de vida. Cuando el compromiso es publico y
definitivo se vuelve oficial; eso significa que la Iglesia cuenta
con ese compromiso en la dindmica de su evangelizacion.
Faltar al compromiso acarrea dafios y alteracion en la dindmica
eclesial. La Congregacion religiosa a la que se pertenece seria
el drea eclesial mas afectada.

En las 3 dreas del poder, del tener y del placer, es donde el ser
humano se integra o se desintegra, porque, al fin y al cabo,
todo es cuestion de amor o bien de egoismo. Obviamente, con
la fidelidad a los votos se alcanza la madurez humana, pues,
segun el gran sicélogo norteamericano Allport: la madurez
humana es la armonizacion de todas las facultades en torno a
un proyecto de amor.

30



Los votos religiosos son la triple expresiéon de la tunica
consagracion a Dios. No son tres cargas juridicas. Son
consagracién a Dios y a los hermanos y hermanas del mundo,
con preferencia explicita a los mas pobres. En Guatemala,
se nos hace mas facil relacionar este sacrificio agradable a
Dios con la urgencia de liberar a los oprimidos de todos los
pecados, con el amor preferencial a los pobres. Son ellos, los
pobres, que mas sufriran por nuestra infidelidad a los votos.
Como el buen samaritano aparté los afectos familiares, dio
su dinero para socorrer al herido y obedecié de esa manera a
Dios que quiere que se ame al préjimo, asi tenemos que hacer
hoy nosotros en C.A. Los pobres son una muchedumbre y no
podemos malgastar energias.

Los votos también son el suporte para ayudar a la persona
para que se desarrolle al maximo, manejando a la manera de
Jests las 3 dreas base de su ser: el area del placer, del tener y
del poder.

Una nota interesante: la persona consagrada no se compromete
a NUNCA PECAR (porque no esta confirmada en gracia),
sino, se compromete a SIEMPRE LUCHAR PARA NUNCA
PECAR;ysifaltare,se compromete ASIEMPRE LEVANTARSE
PARA SEGUIR LA LUCHA, HASTA LA MUERTE.

LA OBEDIENCIA (en armonia con la verdad)

El voto de obediencia es el compromiso, oficialmente
expresado, de hacer siempre la voluntad de Dios, con la ayuda
de la mediacién de la Comunidad y de los superiores. Se trata
de adquirir la actitud de Jesus, el cual siempre obedecia al
Padre: “Aqui estoy para hacer tu voluntad”

31



Es servir con libertad y amor, como el servicio de una madre.
;LA LIBERTAD? Es aceptar y hacer la voluntad de Dios por
iniciativa propia; por tanto, la persona consagrada escoge las
mejores condiciones de libertad. Jesus nunca hizo su capricho,
nunca hizo el mal y fue asi el ser humano mas libre de la
historia.

No se trata de obediencia ciega sino bien iluminada; para eso,
se trata de una obediencia dialogada y bien consciente, donde
la ultima palabra de discernimiento es de los Superiores.
Eso si, la ultimisima palabra es de la propia conciencia,
responsabilidad definitiva de cada persona. Una obediencia
humilde y de fe, pues se trata de obedecer a Dios.

;Como conjugar las relaciones comunitarias de cada dia?
“En lo necesario y seguro: unidad; en lo segundario y
dudoso: libertad; en todo: caridad” Es una férmula que, si
bien aplicada, evita convertir a la Comunidad religiosa en
una convivencia infantil, dependiente de una autoridad que
adquiere un caracter despotico y arbitrario. La Jerarquia en la
Iglesia es en funcién del pueblo cristiano, no viceversa (L. G. );
analogamente hay que decir de la autoridad en la Comunidad
religiosa.

Hoy se habla de “realizacion personal” también dentro de
la Comunidad religiosa. Es realizar el ideal, la proyeccion
que cada uno ha hecho de si mismo, en metas, objetivos,
estrategias. Ojald todo sea bien entendido, a la luz de la
coherencia al compromiso solemne que se ha asumido: de
querer santificarse poniéndose en mano de la Congregacion,
como es simbolizado en el gesto de la profesion. De otra

32



manera, se absolutiza lo propio y se relativiza el amor, que es
dar vida a los demas.

No es fuera de lugar, recordar que el primer pecado fue de
soberbia, que fue pretender ser uno mismo el criterio de la
bondad y de la verdad. La humildad y el amor deben ser los
imprescindibles acompanantes de la obediencia, para que
lleve al verdadero seguimiento de Jesus.

Pobreza, en el lenguaje religioso especialmente, es palabra
ambigua. Miseria, falta de lo necesario, austeridad, pobreza
moral (pobres los ricos) son las palabras con diferentes
significados de pobreza. Aqui hablamos de POBREZA
EVANGELICA, la virtud cristiana de la cual queremos hacer
voto. Es la pobreza de los anawim, del resto de Israel, de las
tres virtudes que practicaron los desterrados en Babilonia:
conflanza en Dios, humildad y solidaridad mutua. Es el
“espiritu de pobre’, los “bienaventurados pobres en espiritu”
(los que tienen el espiritu de los anawim). La pobreza de Jests,
quien vive humilde y austeramente, y se solidariza con los
pobres sociolégicos (Lc. 4, 16ss), estratégicamente. Jesus hizo
una opcion preferencial por ellos, segtin la “légica de Dios’,
solidarizandose con su causa (ver: Mensaje CELAM 1999 y
Sollicitudo rei socialis, 39).

El que hace voto es el que abraza la pobreza evangélica para
socorrer a todos, pero poniendo en primer lugar a los pobres
sociologicos. Asi que cuando hablamos de pobres no seamos

33



ambiguos, trastornando el evangelio. Jests se preocupd
también por los ricos, ciertamente, pero, de otra manera; a
ellos los invitaba a solidarizarse con los pobres (ver: la parabola
del rico epuldn, el juicio final, etc.). La tarea nuestra pues es
personal y social.

En la practica ;qué es la pobreza, a nivel personal, de la cual
hacemos voto? Es vivir de lo necesario. ;Qué es lo necesario?
Todo y solo lo que necesito para vivir y servir, a todo mundo
pero en primer lugar a los pobres sociologicos. Pobre es
también quien cuida de las cosas de la casa, el que apaga las
luces no necesarias, que usa el agua sin desperdicio y lucha
contra la “conectopatia” (=obsesion por estar conectado, o
sea: en-redado). Muy importante: pobre, en una Comunidad
religiosa, es el que gasta lo necesario y da cuenta de lo gastado;
y el que da a la Comunidad lo que recibe, pudiendo recibir de
la Comunidad todo lo que necesita.

Sobre todo es asumir la causa de los pobres. Por alli pasa el
martirio “in odium fidei” (Mons. Romero, P. Tulio Maruzzo y
su catequista Obdulio Navarro, y cientos de otros).

Solidaridad: ~ caridad ~ ASISTENCIAL, PROMOCIONAL,
ESTRUCTURAL (ésta es la caridad mas eficaz y hoy mas
urgente).

Al respecto: en C.A. la incertidumbre, ante la historia que
nos desafia, obliga al religioso a una espiritualidad mads
auténticamente teologal y a recuperar esa contemplacion
que en ciertos ambientes eclesidsticos parecia alienante (ver:
Puebla 252). Uno podria renunciar a “esta subida al calvario”
de la solidaridad con los pobres, entonces, significa que
34



se ha estancado en el proceso de tender coherentemente al
seguimiento de Cristo, quien se entreg6 desnudo en los brazos
del Padre. Pobreza y despojo (interior y exterior) son términos
correlativos en el evangelio. Francisco de Asis es el modelo.

Es la promesa de vivir los bienes sexuales de la forma como
los vivid Jesus, es decir, con una sobre abundancia de amor,
fijados en el Absoluto y en el servicio a toda la familia humana,
priorizando a los pobres.

Desde un principio, hay que notar que el no uso de la
genitalidad y de la afectividad conyugal y de todo lo que a
ello conduce no afecta la madurez sexual ni la madurez
humana. Lo que afectaria a la madurez seria el uso egoista de
las facultades sexuales. Asi que con derecho se puede afirmar
que Jesus era maduro sexualmente y, en su personalidad, era
el mas maduro de los seres humanos. Pues, la madurez es
ordenar las facultades hacia el amor.

Recordemos algunas definiciones.

MADUREZ AFECTIVA: capacidad de establecer relaciones
equilibradas (segun la Creacion y la sana naturaleza) con las
personas, los animales y las cosas.

MADUREZ HUMANA: armonia de todas las facultades y
energias de la persona en torno a un proyecto de oblatividad,
de amor (Allport).

35



CASTIDAD: virtud de wusar las facultades sexuales
ordenadamente, dentro de un proyecto global de amor
(castidad conyugal, juvenil, de soltero, religiosa\o...).

CASTIDAD RELIGIOSA: virtud por la que todas las facultades
sexuales estan ordenadas hacia un proyecto de vida que, como
el de Jesus, prevé el ofrecimiento a Dios de todo lo que es
propio de la vida conyugal (la maternidad-paternidad), para
una dedicacion integral a la construccion del Reino.

Es importante tener presente todo lo anterior para estar
claros, especialmente al momento de la tentacion. Estar
conscientes que, lejos de ser personas “raras’, somos tan sanos
y en armonia con la realidad como para atrevernos a seguir
el mismo proyecto de vida que tuvo Jesus. No complejo de
inferioridad ni de superioridad, sino la voluntad de querer
ofrecer a los hermanos del mundo un humilde servicio para
la busqueda del Absoluto.

ALGUNOS MEDIOS: una Comunidad religiosa acogedora
y, posiblemente, un trabajo satisfactorio. Tal vez, en la
Comunidad, se podra ser amigo (a) con pocos, pero
hermano(a) hay que serlo con todos. Leer vidas de santos,
sacramentos, oficio divino, visita al SS., Rosario.

Dominio de la afectividad: inclinaciones naturales (instintos)
que no se vuelvan pasiones. Actualmente, una importancia
especial tienen los medios tecnoldgicos de comunicacion;
cuidado a la conectopatia (adiccion a estar conectado). Dijo
el gran predicador dominico Bossuet: “Custodien los sentidos
si quieren ser verdaderamente virgenes”. Finalmente: cultivar
el ideal de la santidad; no como aureola sino como vida vivida
36



como Jesus, haciendo el bien de la manera mas intensa y eficaz
posible.

Para la castidad, mas que para otras virtudes, es necesario
cultivar una atmosfera espiritual, en la que se corten con
decisiéon las motivaciones contaminadas, que sean medio
carnales y medio espirituales (Mt.18, 8). Querer llevar la gente
a Dios, no a nosotros.

Para muchos de nosotros, aqui esta el martirio. Podemos

cumplir con el ideal de los primeros cristianos; martirio lento,
pero verdadero testimonio heroico de vida.

e Dia 7 - tarde: LA FRATERNIDAD

(COMUNIDAD) RELIGIOSA

La Fraternidad, espejo de la Trinidad. ;En serio? Lo grande
que la gente quiere ver en nuestras Fraternidades tal vez es
un signo de eso. Recuerda concretamente los comentarios que
has oido de la gente sobre tu Fraternidad. La Fraternidad para
la fraternidad, en la vida ordinaria, en cada acto de la vida
cotidiana.

“Que sean uno, Padre, como yo y tu somos uno”. “Yo sali de
Dios y vine al mundo; ahora dejo el mundo y vuelvo al Padre”.
Sali6 de la Trinidad y a la Trinidad volvié. Habla de su persona
humano-divina. La Trinidad divina que crea al ser humano a
su imagen. Venimos de la Trinidad y a la Trinidad volvemos.
La Trinidad es nuestro origen y nuestro punto de llegada.
La unidad con Dios y entre nosotros. Todos venimos de la

37



trinidad familiar y en ella crecemos. En la Fraternidad religiosa
vivimos y crecemos como en la familia y en la Trinidad.

En realidad, las virtudes que subyacen a los tres votos son
los medios necesarios para la fraternidad. Eso dice que
fraternidad no es igual a camaraderia. La fraternidad es amor,
la camaraderia puede no tener nada de amor (sucede que el
“amigo” mata al amigo).

Dios me dio hermanos. La Fraternidad religiosa debe ser espejo
para la fraternidad universal y c6smica. Todo es precioso lo
que salié de las manos del Padre creador y todo constituye
una grada para subir a él. Pero la criatura humana es toda
la escalera, sin amor a ella no hay subida. La Fraternidad es
un concentrado de esta escalera. Hemos sido creados para
convivir y compartir, no para competir.

La persona se realiza solo en relaciones de calidad, relacién de
comunidn, para realizar el Reino de Dios. La gracia supone la
naturaleza y la naturaleza del ser humano es ser hermano.

Para poder crecer en la Fraternidad se necesitan tres
condiciones basicas, que se vuelven 3 destrezas. La Inclusién:
aceptar y ser aceptado. El Control: necesidad de influir y
dejarse influir, respetando siempre la libertad del otro. El
afecto: valoracién, necesidad de amar y ser amado. Cuando
estas necesidades son negadas, la persona experimenta vacio,
mal humor, agresividad, autoritarismo, murmuracion, envidia,
inmadurez afectiva, conflictos sin salida (discernimiento
vocacional). Las necesidades no se subliman, apaciguan,
superan ignorandolas, sino reconociéndolas, aceptandolas
y satisfaciéndolas. La Fraternidad religiosa se construye
en la medida que se va estableciendo en torno a los valores

38



que constituyen el sentido ultimo de la vida y la razon de
la existencia. Junto a todo esto, hay que cultivar la propia
identidad, y esta se cultiva en la interioridad, en el silencio y
en la comunicacidn de calidad. Casi da miedo pensar que en
la medida que uno sabe estar solo, puede aspirar a “perderse”
en una Fraternidad. La Fraternidad no debe ser espiritualista
(que ignora la realidad humana) ni sicologista (que se retne
en funcién de afinidades...). Finalmente, hay que dar una
importancia especial a la correccidn fraterna. Es la crema de
la caridad, que es la crema de la Fraternidad.

La altima palabra, pero no la menos importante. La correccién
fraterna (Mt. 18, 15ss). Por preocupacién y con respeto,
haciendo la verdad en la caridad. No es facil porque somos
débiles sicoldgicamente. Si en una Fraternidad nadie se dice
nada, no es por respeto al hermano(a), sino por miedo y, peor
aun, por desinterés...jque me importa si el hermano(a) se
pierde!

Todos queremos realizarnos; todos queremos ser “grandes”;
en la Fraternidad encontramos el camino a la santidad; lo cual
realiza y hace grandes porque lleva a ser participes de la divina
naturaleza trinitaria.

iALABADO SEA DIOS!
NOTA

Ademas de los sefialados, hay dos apéndices mas: el nimero 5,
pagina 75, sobre el discernimiento; y el nimero 7, pagina 84,
sobre una conferencia dada a Sacerdotes, que resulta ser una
especie de resumen de muchos temas tratados en estos EE.

39



APENDICES

Apéndice 1. PARA MEDITAR

Introduccion, El recogimiento (si hay)

“Ser persona de Dios o persona dispersa, esta es la cuestion”
Cristo es el modelo. Jesus estaba en mil lugares, pero siempre
consigo mismo: con su compasion hacia los débiles, con su
preocupacion por ensefar, con su levantarse de noche o de
madrugada para estar a solas con el Padre (Mt. 14, 23; Lc. 6,
12).

Sus acciones tenian siempre una finalidad constructiva, sus
palabras tenian siempre mucho sentido.

No era un santuldn, pero tampoco un hombre disperso. Nos
puede suceder que destruimos una buena charla o una buena
conversacion por contar un chiste de doble sentido; por no
hablar de descontroles mayores. No es necesario levantarse
de noche para rezar maitines pero si nos hace falta visitar el
Santisimo, durante el dia. Nos hace falta rezar algunas horas
del Oficio divino, nos hace falta participar en la Misa con
sosiego y poniendo el corazén en lo que estamos haciendo,
viendo y diciendo.

Hagamonos un programa escrito, esencial y posible: lo
necesitamos, para dar calidad a nuestra vida de personas
cristianas, delante de Dios y de la gente; a la que hace mucho
bien vernos actuar asi.

40



1. Maiana: mi cielo personal

PARA MEDITAR:

Ex. 3, 13: “Yo soy aquel que los acontecimientos se encargaran
de decir quién soy”; Mt. 1, 21-25; Lc. 2, 21; Jn. 1, 42 y 10, 3.
Ger. 1, 5;Is. 45,1 - 8.

;Tengo siempre presente mi realidad humana, mi infancia con
sus heridas, mi adolescencia y un sincero arrepentimiento por
la historia de mi pecado? Asi, mi vida sigue construyéndose
sobre buenos cimientos de “bondad y verdad”.

41



1. Tarde: mi cielo socio-cultural

PARA MEDITAR:

;Qué impresion te causa esto de las épocas? ;Te ayuda a
ubicarte y a moverte mejor en la realidad social y eclesial?
;En qué sentido? ;En cuales temas debo cambiar mi manera
de ver las cosas, de mi pensar teoldgico y de mi actuar en la
vida espiritual ordinaria? Voy deshojando el evangelio de San
mateo, deteniéndome donde Jests pide cambios radicales, en
el pensar y en el actuar religioso. Rom. 1, 5; 1, 23-32; 2, 14-15.

42



PARA MEDITAR:

Vuelvo a leer pausadamente y con atencion la parabola del
padre amoroso (del hijo prédigo). Describo mis impresiones
como si tuviera que contarlas a alguien de confianza. ;Me
siento mas el hijo menor o mas el hijo mayor? Y ;cuanto me
parezco al padre? ;Quiero llegar a ser asi, primero con los
hermanos mas cercanos y, después, con todo el mundo? Hago
una oracion sincera segun sea mi respuesta. ;Qué entiendo
por amor incondicional y gratuito de Dios? ;Qué cambios
suponen en mi vision teoldgica tradicional? ;Y en mi vida
espiritual y ascética? Pasaré un buen tiempo deshojando
el evangelio de San Lucas, buscando confirma de estos dos
adjetivos, incondicional y gratuito.

43



PARA MEDITAR:

;De verdad me siento abrazado(a) por Dios, con ternura como
el hijo prodigo? ;Tengo todavia miedo? ;Miedo a qué? Tengo
que darle nombre a mi miedo. Dios es infinitamente noble y
puede perdonarme sin tener que yo pague algo. De verdad,
su amor es gratuito. El quiere, lo puede, lo hace asi, gratis e
inmediatamente (Is. 6, 7-8). El tiene amor de entrafas, como
una madre, pero con capacidad infinita de amar. Rahamim
(amor de entrafias) y hesed (fidelidad al amor de entrafias) son
palabras imborrables e inseparables; porque su misericordia
es eterna (salmos 135 A y B). Dios, infinitamente mas alla de
nuestra imaginacion, nos ha creado y sigue nuestro desarrollo
con cuidado personalizado, aunque siempre respetando
nuestra libertad, pero también con capacidad de seducirnos.
Vuelve a leer la parabola del hijo prédigo (con la aclaracién
hecha arriba): ese padre dejé libre al hijo, arriesgando, no
mando problemas al hijo como castigo, lo acogio con abrazos,
besos y una gran fiesta, ni le preguntd nada. Leer también
la parabola de la oveja perdida (Lc. 15). Haz el ejercicio de
alejar el temor, el miedo a Dios. El tinico miedo que debemos
tener es el de perder a Dios, por atrasarnos en “volver a la
casa’, por nuestra indiferencia al amor a los hermanos. Que
Dios nos esta esperando con los brazos abiertos y con fiesta
lo dijo Jesus; y él es la imagen visible de Dios invisible. Si el
hijo prédigo hubiese tenido miedo al padre, no habria vuelto
a casa; probablemente, a muchos no les nace volver a la fe
cristiana porque tienen la imagen de un Dios castigador. Jn.
12, 47: “He venido a salvar (=salud-dar) no a condenar”.

44



3. Manana: lo que hace sufrir

y morir no viene de Dios

PARA MEDITAR:

Vuelvo a leer el texto y las citas del tema y las interpreto con
la nueva clave, aplicando todo a mi mismo. Después de la
reflexidn sobre cada texto, hago una oracion prolongada, que
me salga del corazon. ;Prefiero esta nueva imagen de Dios o
la antigua? ;Por qué? Doy la respuesta “en espiritu y verdad”

Me pongo a deshojar uno de los evangelios y lo interpreto,
saboreandolo, con esta clave.

Me siento comodamente y, cerrando los ojos, me sumerjo en
esta nueva imagen de Dios. El Espiritu Santo hace nuevas cosas
y nuevas las cosas. “Yo soy aquel que los acontecimientos dirdn
quién soy”. La palabra hebrea Yavé tiene sentido de futuro.

45



3. Tarde: Profundizando en el mismo tema;

+Qué dice la sagrada escritura, al respecto?

PARA MEDITAR:

Llamo a la memoria coémo, en mi pueblo, la gente expresa su
solidaridad a una madre a la que acaba de fallecer un\a nifio\a
(recordar frases precisas).

;De donde viene el sufrimiento y la muerte? Llamo a la
memoria algunas desgracias que han ocurrido a mis vecinos\
as o he leido en el periddico. Busco las causas y oro por los
causantes, que alli estan con nombre y apellido (aunque los
investigadores no los puedan ver, o no los quieran ver).

Vuelvo a leer las citas del tema y las confronto con mi
experiencia.

46



4. Maiana: El plan del Padre, en Cristo

PARA MEDITAR:

Me detengo a pensar sobre la libertad verdadera. ;Cudndo
soy libre de verdad? ;Cudnto vivo sintonizado con la voluntad
de Dios, que es solo amor? ;Cual diferencia encuentro entre
el Dios del Antiguo y del Nuevo Testamento, respecto de lo
que estamos diciendo? Me siento cémodamente al aire libre y
contemplo la inmensidad de la naturaleza que el amor de Dios
ha concebido para mi utilidad y alegria. Mientras contemplo la
naturaleza y recuerdo los grandes descubrimientos cientificos,
leo con detenimiento y con el corazdn las cartas siguientes de
San Pablo: Ef. 1, 3 - 10 y también Col. 2, 10 - 20.

47



PARA MEDITAR:

;A qué estamos llamados en este mundo? Responder a nuestro
bautismo, viviendo de amor y contribuir a construir el Reino
del Padre. {Diganlo con palabras de la vida ordinaria! Amor,
justicia, paz, verdad, vida y perseverancia, en la vida ordinaria.
;Cudl fue la voluntad del Padre ante la angustia de Jesus en
el Getsemani y cudl es su voluntad ante nuestro sufrimiento?
;Quéledecimosalos(as) amigos (as)? ;Por qué tanta diferencia
entre la prédica de San Leonardo de Puerto Mauricio y lo que
dijo el arzobispo de San Salvador a propodsito del martirio de
Rutilio Grande? ;Cémo explicarias tu conviccion al respecto,
en una conversacion o en una catequesis? Visita al Santisimo y
dile lo que piensas y sientes. Heb. 2, 18; Hch.5, 41; Rom. 8, 35;
sestamos dispuestos a morir por él1? Hch. 21, 13; Jn. 21, 15-19.

48



PARA MEDITAR:

;Tengo conciencia que pecar es ofender al Creador y lastimar
al projimo y atrasar el avance del Reino de Dios? Y si quiero
pedir perdén a Dios, stengo que pedir perdén también
al projimo, de alguna manera? Hacer un recuento de los
gravisimos pecados de la historia y ver sus consecuencias: la
muerte.

Lo mismo puede ocurrir a mi. Recordar algunos de los
graves pecados que me han ocurrido, y analizar de cual deseo
desordenado tuvieron inicio (St. 1, 12-18). También, recuerdo
algunos danos graves que he hecho a algunas personas y doy
el nombre al deseo que hubo al inicio.

;He conducido algtn tiempo una doble vida? Perdén, Sefior,
de todo corazéon. Rom. 3, 11-12; 2Sam. 11, 2-26.

;Cudles son mis apegos mas fuertes? Pensando en lo que dijo
Jesus, ;Tengo que cortar algo de mi, interior y exteriormente?
;Qué cosa? jTengo que ser honesto(a), conmigo mismo(a) y
con Dios! Si estds en serios apuros, aprende de memoria las
estrofas del salmo 51, 12-15 donde dicen: “Crea en mi Sefior,
un corazdén puro, un espiritu firme; no me alejes lejos de tu
rostro, no me quites tu santo espiritu; devuélveme la alegria de
tu salvacién y dame un espiritu generoso.

Entonces, ensefaré alos hermanos tus caminos, ylos pecadores
volveran a Ti". Mt. 19, 1-12; Icor. 7, 32; P. C. 12
49



PARA MEDITAR:

;Tengo algun programa o propdsito de penitencia? ;Hago
ayunos de esas cosas (celular, por ejemplo) que me absorben
exagerada y negativamente? ;Cudles son mis apegos mas
perjudiciales? Los enumero detalladamente.

Pensando en lo que dijo Jesus: ;Tendré que cortar alguno
de mis gustos dafinos? ;Cual? (Mt. 18, 8) jTengo que ser
honesto(a), conmigo mismo(a) y con Dios!

Vuelvo a leer el cap. 15 del evangelio de San Lucas, con el
corazén abierto a la gracia del Esp. Santo. Porque quiero
ser un(a) buen(a) cristiano(a) para Dios y para mi gente.
;Como recibo los cambios de espiritualidad que vienen de
la nueva época? Localizo las virtudes tradicionales que debo
reforzar para elevar la calidad de mi vida, y afiado las nuevas
virtudes de la inclusidn, del didlogo y de la misericordia.
2Sam. 12, 13ss.; analizo todo el salmo 51 (Miserere, del Rey
David). ;Qué habia ocurrido, como reacciona David ante la
correccion profética, qué tipo de oracion hace a Dios sobre el
asunto?”. ;Qué propones hacer para el futuro?. Jn. 8, 1-11: las
ultimas palabras de Jesus a la adultera resumen las ultimas dos
meditaciones.

50



6. Maiana: El seguimiento de Cristo “mas

de cerca”, las tres virtudes de las cuales los(as)
Religiosos(as) hacen voto. La obediencia.

PARA MEDITAR:

Obediencia de fe: creer que la familia, la sociedad en general y
la Comunidad religiosa nacieron por inspiracion del Espiritu
Santo; que son un medio seguro de santificacidon, que en la
vida ordinaria me hacen caminar en el seguimiento de Cristo.

En el caso que se equivoquen los que mandan, porque tienen
la dltima palabra, recuerda: Dios sabe escribir derecho sobre
lineas torcidas, la divina providencia. Si eres Religioso(a), en
tus Constituciones lee y detente en el capitulo que trata de la
obediencia.

Hb. 5, 8; P.C. 14; la generosidad es otro criterio muy valioso

para edificar la sociedad y la Comunidad (leer todo el capitulo
7 de San Mateo).

51



PARA MEDITAR:

Mt. 25, 31ss.; Rico epuldn Lc. 16, 20ss.; Mt. 10, 34ss.; Mt. 19,
16ss.; P. C. 13. Deshojar el evangelio de San Lucas y detenerse
sobre el tema de los pobres socioldgicos. Delante del SS.,
esboza un programa de despojo interior y exterior (el uso
estrictamente necesario de las cosas personales, ahorro de
luz, agua, compras y otras cosas). Sobre todo, recuerda que
“la opcion preferencial por los pobres” es la ‘logica de Dios
(CELAM 1999) y es necesario tenerla para “entrar en el Reino
de Dios” (ver Mt. 25, 31ss).

52



PARA MEDITAR:

Si eres Religioso(a), ;qué entiendes por castidad religiosa
(diferente de la castidad matrimonial, juvenil). Con la castidad,
segun tu estado de vida (casado, joven, soltero, novio), ;te das
concretamente cuenta de lo que te despojas? jte das cuenta
de la riqueza de la que enriqueces tu persona cristiana, tu
apostolado y las personas y la sociedad que te rodean? ;Como
harfas un programa de ascética para quedar casto(a) para el
Reino de Dios? Intenta trazar algunos rasgos. Ve a la capilla, y,
ala presencia de la Virgen, ofrece tu castidad al Sefior. Deshoja
el evangelio de San Juan y busca dénde se toca este tema.

53



7. Tarde: La fraternidad en la Comunidad;

pero también vale por la vida en la familia.

PARA MEDITAR:

Examina con sinceridad tu calidad de vida fraterna o familiar.
;Qué habita dentro de ti respecto de la vida fraterna o familiar?
;Vives en fraternidad, o también en familia, con las tres
condiciones: inclusion, control y afecto? Cuando ves a un(a)
hermano(a) actuar mal, ;piensas inmediatamente en orar por
él (ella) o lo primero que haces es criticar? Y, en cosas de cierta
gravedad ;te preparas a hacer correccion fraterna? El amor
por el (la) hermano(a) deberia de hacerte superar el miedo
;qué te parece? Vuelve a leer el capitulo 7 de San Mateo.

54



-I EPOCA. El afio 800 a.C. (=tiempo eje), el primer milenio
antes de Cristo) marca el inicio de la primera época “religiosa”
bien identificada. Dura mil afos, hasta el 200 d.C. Es llamada
época de la conciencia mitica (sefialando el punto de donde
viene y hacia donde va desarrollandose), en cuanto que lo
religioso viene de una cultura religiosa que se ha rodeado de
una aureola magica y de ficcidn alegérica. Conciencia mitica,
arcaica, cosmica, imaginaria. Las grandes religiones, desde
una concepcion religiosa fundamentalmente colectiva, grupal,
van buscando una salvaciéon personal. Confucio en China,
Buda en India, Zaratustra en Persia; los grandes profetas en
Israel. Los grandes pensadores en Grecia.

La repercusiéon de la crisis del tiempo eje sobre la vida
religiosa de los pueblos fue enorme. En ella vemos ilustrado
un momento prototipico de metamorfosis de lo sagrado: la
necesidad de una salvacion personal, que origina la aparicién
de religiones salvificas en un sentido desconocido hasta ese
momento. Religiones universales, trasformacion radical de la
idea de lo divino. En Israel: Yavé, Dios inico y misericordioso.

Los cambios que se dan hoy parecen tener las dimensiones del
tiempo eje.

Es necesario que nosotros, personas cristianas, tomemos nota,
para no quedarnos atras en nuestra evangelizacion.

55



- I EPOCA. Del 200 d.C. hasta 1600 d. C. Dura 1400 afos.
Inicia la época de la conciencia reflexiva. Va adquiriendo
gradualmente preponderanciala conciencia reflexiva, objetiva.
El ser humano se repliega sobre su propio cielo (reflexiona)
para encontrar el cielo de la divinidad, en un horizonte nuevo.
En Israel, Cristo dice ser la imagen visible de Dios invisible.
Esta II época evidencia el paso de una conciencia grupal a
una conciencia personal, individual. Se caen los dioses y se
difunden por todo el mundo las religiones monoteistas. La
humanidad avanza mucho en su conocimiento de la divinidad.
Desaparecen las divinidades griegas y latinas, en occidente. Es
curioso caer en la cuenta que ciertos elementos de esta época,
incluso de la primera, siguen vigentes hasta nuestros tiempos;
por ejemplo: el dios todopoderoso, castigador, antojadizo.

-IITEPOCA. Del 1600 d.C. hasta el 2000. Dura 400 afios. Marca
el inicio de la conciencia cientifica. Se busca la verdad objetiva
de la realidad, con instrumentos fisicos y matematicos. A
Dios habra que buscarlo a través de los elementos fisicos de la
creacidn, y con instrumentos fisicos, que garantizan la certeza
y la objetividad. El caso de Galileo Galilei es emblematico:
esto repercute profundamente en la concepcion religiosa y
en la reinterpretacion de las expresiones tradicionales de la
misma Biblia. Es la pasién por buscar la verdad de la realidad.

- IV EPOCA. Hacia la cual estamos dando los primeros pasos.
De la conciencia cientifica, estamos entrando a una conciencia
secularizada, desmitificada (sin tabues), globalizada. Se habla
de la muerte de Dios, entendemos: del “dios tradicional”;
en busqueda de una verdad mas universal e incluyente. (cfr.
CELAM vy Juan Pablo II, 1999, afio del Padre).

56



Estos cambios conceptuales tienen mucha repercusion en la
espiritualidad y en la ética no solo cristiana.

--;Cuales son ]as reacciones de la Iglesia ante esta nueva época,
vista sobre todo como época secularizada, desmitificada? He
aqui las cuatro reacciones mas destacadas.

a)- Atrincheramiento cognitivo. Se hace cuadrado en torno
a los principios, se genera una busqueda obsesiva de la
propia identidad religiosa, con proselitismo agresivo,
fundamentalismo y rigorismo.

b)-Rendicién cognitiva. Renuncia facil a los principios,
relativismo, moda, new age.

Como anadidura peyorativa, dentro de este contexto,
han escrito sus programas movimientos mal llamados
“progresistas’, los cuales a fuerza de buscar relevancia
social han sacrificado a ella su identidad original (toda la
problematica sobre el aborto, divorcio, divorciados vueltos
a casar, el homosexualismo, la ideologia de genero, etc.).

c)- El pasivismo. Esla reaccion mas negativa. “No me molesten,
digan cualquier cosa, qué me importa”.

d)-La _ “Reacciéon  positivamente dialogante”. Es la
evangélicamente correcta y rica de perspectivas positivas.

El Espiritus Santo sigue haciendo cosas nuevas. Todas estas
cosas influyen grandemente sobre nosotros, eso si que en
nuestra vida de cada dia estamos sumergidos en estas cosas.
Ante estas cosas se resuelven nuestras decisiones y nuestro
apostolado, nuestra ética, nuestro camino de santificacion.

57




SIN EMBARGO, esta postura positiva conlleva mucho trabajo.
Requiere 4 exigencias principales.

1.

58

La busqueda de un sentido religioso unitario. Ante la
fragmentacion de los varios sentidos parciales de la
realidad reflejados por los medios de comunicacidon
masiva, el sentido religioso unitario para la Iglesia es LA
PERSONA DE CRISTO. El da unidad a todo lo que existe
y sucede en la experiencia de la vida. Un sentido que
neutraliza la ansiedad destructiva de la desesperacion que
se da por fuerza ante un mundo opaco de sentido, ilogico
e incoherente (cfr. Aparecida, 41 y Vat. II, Dei Verbum, 4).

La re-fundamentacién en lo esencial, lo innegociable.
Cristo hombre y Dios, camino-verdad-vida, imagen visible
de Dios invisible, plenitud de la revelacion divina a la
humanidad, universalidad de la salvacion sin exclusiones,
los dogmas con la profundizacién que el Espiritus Santo
va revelando al pueblo de Dios, los sacramentos, la Iglesia
garantia de estabilidad en la Verdad y la Bondad, la
supremacia del amor efectivo a Dios y al préjimo.

. Un nuevo paradigma teolédgico, es decir, un nuevo marco

unitario y permanente de pensamiento teoldgico. Una
nueva teologia. (Ver: Gaudium et spes, del Vaticano II).

Unanuevaespiritualidad. Inclusiva, testimonial, dialogante,
con valoracion de la religion “atea” (Ver el Samaritano y
Mt. 25), en la vida ordinaria.




La palabra misma lo dice: una actitud de mantener todo
recogido dentro de nuestro ser. Hacer unidad en torno al alma.
Al decir alma, entendemos la parte mas intima de nuestro ser,
no estamos haciendo dicotomia. Todos los grandes valores
reunidos en torno al alma. El agua tiene que estar dentro de
un balde, la fruta debe de estar dentro de un canasto; nuestros
pensamientos mejores, nuestras aspiraciones mejores
deben de estar recogidas dentro del alma. No significa estar
pensando solo en Dios, solo orando; significa que también las
preocupaciones por los demas y nuestro apostolado deben
estar guardados dentro, rodeados de bueno aire, sumergidos
en agua pura. Recogimiento no significa no hacer nada
afuera y no ocuparse de los demas; significa mas bien que las
buenas acciones solidas y cargadas de amor al préjimo estén
rodeadas del espiritu que viene de lo alto, proyectadas a los
bienes de arriba. Los bienes de abajo en funcién de los bienes
de arriba. Significa purificar continuamente la intencion, una
conciencia recta, cierta y verdadera. Que haya orden dentro
de nuestra inteligencia, voluntad y sentimiento. Ciertamente
tener recogimiento significa manejar constantemente buenos
contenidos, los contenidos esenciales, pero también significa
una forma especial de vivir y actuar. Es facil distinguir al
hombre disperso del hombre en recogimiento.

Dentro de nuestro contexto eclesial, si no tenemos
recogimiento se nos hace dificil tener celo apostoélico,
dificilmente hay creatividad espiritual, incluso, se hace dificil
nutrir la compasion, esencial para la fecundidad apostdlica. El

59



encuentro con los demas y el entretenimiento deben de tener
su lugar; eso, deben de tener su lugar y deben estar en funcién
del recogimiento interior, para alli custodiar lo precioso del
mensaje evangélico y la actitud de adoracién. Queremos
decir que nos acerquemos a la forma de ser de Jesus. El no
era ningun santuldn, pero si tenia recogimiento, no era un
hombre disperso y superficial.

Para custodiar el recogimiento interior, ademas de la oracién
frecuente durante el dia, como el rezo de los salmos, sugiero
la visita al SS. Es como restafiar el balde interior al que la vida
diaria agujerea con tantas cosas. Querer tener recogimiento
supone tener una fe viva, una esperanza teoldgica operante
y una caridad difusa en todo nuestro ser. Supone tener un
buen programa ascético, como de quien no quiere pasar por
este mundo siendo pura lata; supone tener auto control: en la
relacidn con las personas y con las cosas, especialmente con
el celular y otros medios de comunicaciéon masiva. Cuidado
a la “conectopatia”. En fin, si uno tiene la preocupacion de
seguir a la personalidad de Jesus de cerca, las modalidades
las encuentra. Dentro de este contexto se ubica la necesidad
de estudiar, de mantenerse al dia con nuestro servicio, volver
a estudiar las cosas estudiadas en teologia, estar pendientes
de los documentos del Magisterio, incluso, mantenerse
informado sobre el avance de las ciencias y de lo que ocurre
en la sociedad.

No estamos hablando de experiencias misticas, ni de
recogimiento para el equilibrio sicolégico, sino, consideramos
necesario el recogimiento como atmosfera interior para el
didlogo amoroso con Dios, para andar por los caminos de

60



Dios, para estar y servir en el mundo sin dejarnos contaminar
por el espiritu del mundo.

A propdsito de recogimiento, recojamos lo mds importante
que hemos tocado en estos EE. La nueva imagen de Dios: un
Dios que es amor infinito, incondicional, gratuito, como es
manifestado en la parabola del hijo prédigo. De él no viene
nada de lo que hace sufrir y morir, lo cual esta a cargo del mal
uso de la voluntad humana. Se ha encarnado para salvarnos,
;como? Ciertamente, no con pagarle al Padre, porque su amor
es gratuito. Nos hemos preguntado cual es el plan de Dios
sobre la humanidad y cual es su voluntad. Nos hemos detenido
también sobre la actividad anti plan de Dios, anti voluntad de
Dios, anti realizacion del ser humano. La misericordia de Dios
y la penitencia de parte nuestra vencen el pecado.

61



(Papa Francisco en su VI afo de pontificado, 19 de marzo de
2018).

NOTA: al resumir, me he permitido afadir algo mio: es lo que
va en cursiva.

62

Llamado a la santidad

“Estamos rodeados por un ingente nube de testigos”
(Hb.12.1), desde el A.T. Ellos nos alientan a no detenernos
en el camino; entre ellos puede estar nuestra madre y
nuestro vecino de casa (cfr. 2 Tm. 1, 5). Quiza su vida no
fue siempre perfecta pero, aun en medio de imperfecciones
y caidas, siguieron adelante y agradaron al Sefor. “En la
perseverancia en querer hacer el bien salvaran sus almas”.

Los Santos mantienen con nosotros lazos de amor y
comunidén (cfr. Ap. 6, 9 - 10). La muchedumbre de los
Santos de Dios me protege, sostiene y conduce (Benedicto
XVI); con el martirio, la heroicidad de las virtudes y por el
ofrecimiento de su vida por los demas.

La voluntad de Dios fue salvarnos en conexién con
otros (cf. LG, 9). Dios, en Cristo, quiso entrar en una
dinamica popular. Los buenos vecinos son el reflejo de
la presencia de Dios; son la “clase media” de la santidad,
pues, la corriente vivificante de la vida mistica permanece
invisible. A los que mas han influenciado los grandes y



positivos acontecimientos de la historia y de nuestra vida
los conoceremos el dia en que lo oculto sera revelado
(Santa Teresa Benedicta de la Cruz).

Los Santos estan también fuera de la Iglesia Catolica.
Ha habido martires también Ortodoxos, Anglicanos,
Protestantes; y el martirio es una herencia que habla mas
fuerte que los factores de divisidon (San Juan Pablo II).

El Sefior nos llama a ser santos (1P. 1, 16 y LG, 11), cada
uno por su camino. No se trata pues de desalentarse al
contemplar a los grandes Santos. No se trata de copiar
porque esto incluso puede alejarnos de nuestro camino
unico de santidad. Todos somos llamados a ser testigos
pero hay muchas maneras de serlo y cada uno tiene la
propia (San Juan de la Cruz) porque la vida divina se
comunica de manera diferente, segtin las circunstancias, la
historia de la infancia, el temperamento, la personalidad.
No es necesario ser obispo o Religioso.

A veces pensamos que ser santo significa alejarnos de
las ocupaciones ordinarias para dar mucho tiempo a la
oracidn. No es asi.

** 1LO QUE SOLO CUENTA ES AMAR! Que es dar vida
hasta dar la vida por puro amor (1Cor. 13) empezando
por los que menos vida tienen, en las ocupaciones de cada
dia. ;Eres consagrado, estas casado, trabajador en una
oficina, en una fabrica, en la calle recogiendo la basura de
la ciudad, dando clase en la Universidad, estas en el campo,
en el Parlamento o en una tienda? Sé santo, viviendo con
paz y amor fiel al servicio, en tu familia o en la sociedad.

63




Con humildad y sencillez, porque la santidad es fruto del
Espiritu Santo en tu vida (cfr. Gal. 5, 22-23).

8- Tu santidad crecera con pequefios gestos de amor, ya que
las ocasiones de producir amor son innumerables. A veces
la vida presenta desafios mayores; entonces el Sefior nos
invita a dar nuevos pasos de conversién a El, aprendiendo
y practicando el despojo integral (San Francisco de Asis,
quien, en la plaza de Asis, se desnudé delante del Obispo y
de la gente, declarando que definitivamente escogia SER y
no TENER). Siendo instrumentos de su divina providencia
y produciendo amor en toda circunstancia. Asi seremos
buenos administradores de la multiforme gracia de Dios
(cfr. 1P. 4, 10). El Resucitado comparte su vida poderosa
con nuestras fragiles vidas (Obispos de Nueva Zelanda).
Su amor es fiel, perseverante y gratuito.

9- La santidad es vivir los varios aspectos de la vida del
Senor en los varios aspectos de la nuestra: su vida oculta,
comunitaria, su cercania a los ultimos, su austeridad, su
desapego de las comodidades y tantos otros aspectos.
Deberiamos de re-capitular en Cristo todos los pasos que
vamos dando (cfr. Ef. 1,4 - 15y CIC 518).

10- Muerte = despojo de todo egoismo; resurrecciéon =
produccién de amor-vida. Hemos sido bautizados en la
muerte y en la resurreccion de Cristo (cfr. Rom. 6, 1 - 4).
La santidad es la caridad plenamente vivida.

11- Lo que hay que contemplar es el conjunto de la vida
del Santo, no los detalles, que pueden ser imperfectos,
errados o incluso fueron pecados. El Sefior cumplird tu

64




misién, aun con tus errores y malos momentos (pecados),
con tal que nunca abandones el camino del amor. Puede
que te detengas en este camino, incluso que lo abandones por
momentos, pero vuelve a tomar el camino una y otra vez,
hasta el final.

12-  Tu identificacién con Cristo y sus deseos implica el
empefo por construir, con €l, el Reino de amor, justicia y
paz para todos (n. 25). No es que la vida tenga una misidn,
sino que la vida es misién (Javier Zubiri.

13- Vivir como Cristo es la misién de todo ser humano, de
cualquier cultura que sea, especialmente dentro de la cultura
cristiana. En ella se dan las varias espiritualidades: del
trabajo, de la familia, de la vida religiosa, ecolégica y todas
las otras.

14- Fuera de los disfrutes epidérmicos y efimeros, los
ininterrumpidos entretenimientos y los goces de vicios
capitales, todo esto construye el no-sentido de la vida;
y, al faltar estos, se propicia el asco de la vida, con los
consiguientes signos de desmoronamiento vital: amargura
en toda relacion humana, vicios desenfrenados y
desquiciados, depresion.

15- No tengas miedo a la santidad, porque llegaras a ser lo
que el Padre todo amoroso ha sofiado para ti; seras fiel a tu
propio ser. HAZLE CASO a tu Buen Dios Y SERAS. En el
fondo, en la vida hay solamente una tristeza y una soledad:
lo de no haber emprendido el camino de la santidad (Ledn
Bloy).

65



16-

17-

18-

19-

66

En este camino se pueden encontrar dos sutiles
enemigos: el gnosticismo y el pelagianismo. En ellos se
expresa un inmanentismo antropocéntrico disfrazado de
verdad catolica; dos formas de “seguridad doctrinal” que
dan lugar a un elitismo narcisista y autoritario. El primero
enferma la razén, pretendiendo poner la perfeccion
cristiana en el “supuesto” conocimiento de la verdad. El
segundo enferma la voluntad; pone la perfeccion cristiana
en el esfuerzo personal que prescinde dela gracia. Enlasdos
cosas, ni Jesucristo ni los demds interesan verdaderamente.
Es puro egoismo soberbio.

Gracias a Dios, a lo largo de la historia de la Iglesia, ha
quedado claro que lo que hace santos es la caridad, ;Que
no los conocimientos ni la perfeccién que prescinde de la
gracia de Dios (nn. 35-62; 1Cor. 13, 2; Rom. 13, 8; Gal. 5,
6).

A menudo, los afectados prefieren a un Dios sin Cristo,
un Cristo sin la Iglesia, una Iglesia sin pueblo, porque
hablan de un Cristo sin carne, sin misterio y sin gracia
de Dios. Un conocimiento sin Cristo, los gnosticos; y un
cristianismo sin trascendencia, los pelagianos: una razén
sin luz, los primeros; y una voluntad sin humildad, los

segundos.

Todo es gracia, incluso nuestra libertad y nuestras
buenas obras. La libertad es una gracia por lo que tenemos
la capacidad de adherirnos por iniciativa propia a la
voluntad de Dios, un privilegio que solo a los humanos ha
sido regalado. Y las obras buenas no nos justifican, tan solo
son frutos y signos de nuestra auténtica adhesion de fe. Esta



adhesion conlleva obras de amor, que posibilitan llegar a
conseguir la gracia de ser participes de la divina naturaleza.

20-

Credo Deum, credo Deo, credo in Deum: me adhiero y

me abandono en las manos amorosas de Dios, y venga lo
que venga. Como el nifio en los brazos de su madre. Todo es
don amoroso.

LAS BIENAVENTURANZAS

21-

iEso es ser santo! (Mt. 5, 3 — 12; Lc. 6, 20 - 23). Son

el carnet de identidad del cristiano. En ellas se dibuja el
rostro del Maestro que estamos llamados a transparentar.
Es una manera de vivir en contra corriente del “mundo™:
contra la soberbia y el “comodismo” egoista. Sigamos la
version de San Mateo.

a)

b)

Bienaventurados los pobres en el espiritu.

Los que tienen el espiritu de los pobres de Yavé, los
anawim, los desterrados de Babilonia, quienes , en el
exilio, desarrollaron tres virtudes bdsicas: confianza
en Yavé, humildad y solidaridad. San Lucas habla de

pobres, a secas; los pobres sociologicos, a diferencia de
los ricos sociologicos. Dios de rico se hizo pobre. Tener
el espiritu de pobre, jesto es santidad!

Los mansos, porque heredaran la tierra.

Mira a tu rey que viene sentado en una borrica (cfr. Mt.
21, 5). Aprended de mi que soy manso y humilde de
corazén (= en lo profundo, no en las apariencias) (Mt.

67



68

11,29). La mansedumbre es un fruto del Espiritu Santo
(cfr. 5,23). La mansedumbre es hermana de la humildad
y del despojo (cfr. Is. 66, 2). En nuestras relaciones
humanas hay que reaccionar con humildad, es decir:
segun verdad y mansedumbre. Entonces, poseeran la
tierra; todos los sanos de corazén (a menudo, incluso
los soberbios) les abren la puerta y se hacen disponibles.

Ser manso y humilde ;Esto es santidad!

Los que lloran, porque seran consolados.

El mundo nos propone lo contrario: el disfrute, el
entretenimiento, “hacerse el loco” antes los sufrimientos
de los demas; nos quiere convencer que solo eso hace
buena la vida, ignorando los valores mas importantes.
Entonces, el mundano mira hacia otra parte cuando
hay problemas de enfermedad y de dolor, en su propia
familia o a su alrededor, y pasa la vida enajenado de la
realidad y de la verdad; y como solo la verdad hace libres,
el mundano pasa y muere enredado y fracasado. El que
llora toca el fondo de su ser y de la realidad. Llora el nifio,
el Santo y aquel que siente compasion con los que sufren.
Jestis lloré, la Virgen también lloré al pie dela cruz. El
que llora con quien llora sera consolado con el consuelo
del Espiritu Santo y de su conciencia, y descubre que la
vida tiene sentido en socorrer alos demas, y esta metido
muy hondamente en la verdad y en el amor, que son las
facetas mas destacadas de la personalidad de Jesucristo
(cfr. Mt. 25, 31ss. Y Lc. 4, 16ss).

Saber sufrir con los demas jesto es santidad!




d) Los que tienen hambre y sed de justicia, porque

quedaran saciados.

Tener hambre y sed son experiencias intensas porque
primarias. El cristiano debe estremecerse ante tanta
injusticiaydesigualdad;debe deintervenirenlasociedad
y en la politica (la caridad estructural es la forma mads
alta de caridad-Papa Paolo VI), para construir el Reino
de Dios, hoy, aqui y en este ambiente donde vives. Y esto
saciara al cristiano hambriento y sediento de justicia,
le creara la conciencia de estar realizandose realizando
acciones que promuevan la verdad y la justicia, que es
amor de mds alto grado. Es cierto que la palabra justicia,
en la biblia, tiene el significado mds amplio de fidelidad
a la voluntad de Dios, pero debemos tener cuidado de
quedarnos en eso, sin puntualizar el significado social
que la Iglesia, en estos ultimos tiempos, tanto enfatiza
(recordar las numerosas enciclicas sociales producidas
desde la Rerum Novarum).

Buscar la justicia con hambre y fe jesto es santidad!
Los misericordiosos, porque alcanzaran misericordia.

Con la misma medida con que acogemos a los
“miserables”, seremos acogidos, en la tierra y en el
cielo (cfr. Mt. 7, 12). Socorrer a los mas necesitados,
a los menos amables, esta es la perfecta Leticia de la
misericordia. Hay dos vertientes de “miserables™
una, de los miserables corporales (los mas pobres y
marginados) y los miserables “morales”, aquellos que
los vicios han vuelto repugnantes, peligrosos, ofensivos

69



70

£)

g)

y agresivos. Jesus los perdond desde la cruz...y ilo
estaban matando entre carcajadas irénicas!

iTener misericordia, esto es santidad!

Los de corazén limpio, porque veran a Dios.

Limpio, sin suciedad, puro; un corazén que sabe amar
y no hace entrar nada en el corazédn que contradiga
el amor. En la Biblia, el corazén son las intenciones
verdaderas no la apariencia, un corazén nuevo (cfr. Is.
16, 7; Os. 2, 16; Je. 31, 33; Ez. 36, 26; Mt. 6, 6; Jn. 2, 25;
13, 3). “En las intenciones del corazén se originan los
deseos mas profundos que de verdad mueven (ver: St.
1, 12, 18). El amor al proéjimo, segun el evangelio, debe
brotar de un corazdén con intenciones puras (cfr. 1Cor.
13, 3). Entonces, “veran a Dios”, pues El es amor.

Mantener el corazén limpio de todo lo que mancha,
jesto es santidad!

Los que trabajan por la paz, porque seran llamados los
hijos de Dios.

Es muy fécil para nosotros ser agentes de maledicencia,
de pleitos, de “dime que te diré”, de levantar la voz y las
manos; ademas, nos ponemos del lado del pleitista, del
poderoso que con su mundo de injusticias, exclusiones
y desigualdades provoca guerras. Ser hombres de paz
es parecerse a Jesus, el hijo de Dios en la tierra. Esta
paz evangélica no pretende disimular el conflicto sino



superarlo transformandolo en eslabon de un proceso
positivo. Ser artesanos de la paz con actitudes de respeto,
serenidad, creatividad y destreza especial para la paz.

Construir paz, jesto es santidad!

h) Los perseguidos a causa de la justicia, porque de ellos es
el Reino de los cielos.

La justicia (personal y social) es el pernio de la paz,
que favorece la produccion de amor. {Cudntos martires
de la justicia! En esta sociedad enajenada, atrapada en
una trama politica egoista e injusta, con complicidades
mediaticas, econdmicas, culturales e incluso religiosas;
el que lucha por el bien comun es ridiculizado,
perseguido y asesinado, como le sucedid a Jesus (cfr.
Hch. 4,1 - 33). Antes de llegar al asesinado, se recorren
todos los caminos del mal: soberbia, injusticias, ironia,
calumnias, amenazas. El caso de San Romero de
América es emblematico. Martir de la justicia, en odio
alafe.

Ser perseguido por el evangelio de la justicia, jesto es
santidad!

Las bienaventuranzas apuntan al protocolo evangélico: las
obras de misericordia corporales (cfr. Mt. 25, 31ss).

22-  Entonces, ser santos no es blanquear los ojos en un
supuesto éxtasis sino en un arremangarse las mangas
para socorrer a los pobres y sufrientes. Es el caso de decir

71



23-

que esta pagina del evangelio hay que interpretarla sin
elucubraciones y sin “peros” que le quiten fuerza (sine
glossa). Porque la misericordia aqui proclamada es el
corazon palpitante del evangelio.

*** Todo el n. 98 de la Carta pastoral.

“Cuando encuentro una persona durmiendo a la
intemperie, en una noche fria, puedo sentir que ese bulto es
un imprevisto que me interrumpe, un delincuente ocioso,
un estorbo en mi camino, un aguijéon molesto para mi
conciencia, un problema que deben resolver los politicos,
y quiza hasta una basura que ensucia el espacio publico. O
puedo reaccionar desde la fe y la caridad, y reconocer en
él a un ser humano con mi misma dignidad, a una criatura
infinitamente amada por el Padre, a una imagen de Dios, a
un hermano redimido por Jesucristo. jEso es ser cristiano!
;O acaso puede entenderse la santidad al margen de este
reconocimiento vivo de la dignidad de todo ser humano?”

24-  Hay que socorrer con las tres formas de caridad:

72

asistencial, pro-mocional y estructural; porque se trata de
llegar a componer los sistemas culturales, econémicos, sociales
y exclusivos, evitando, con mucho cuidado, los excesos de las
ideologias. La de izquierda, que puede considerar tiempo
perdido el sentido religioso y reducir a la Iglesia a una
ONG. La de derecha, que sospecha del compromiso social,
considerandolo algo superficial, secularista, inmanentista,
populista o comunista. Sagrada es la vida del feto, pero
sagrada es también la vida de los pobres, los marginados,
los inmigrantes (cfr. Ex. 22, 20).



25-  No podemos plantearnos un ideal de santidad en el
que haya mucha oracién, en el que sin embargo se ignora
la desigualdad y la injusticia de este mundo, donde unos
festejan y gastan y reducen su vida a las novedades del
consumo mientras otras acaban su vida miserablemente
(cfr.Is. 58,7 - 8).

26- Para discernir si nuestro camino de oracion es
auténtico hay que mirar en qué medida nuestra vida se va
transformando a la luz de la misericordia. La misericordia
debe ser la viga maestra que sostiene la vida de la Iglesia; y
es la plenitud de la justicia y la manifestacién mas luminosa
de la verdad de Dios (Sto. Tomas de Aquino y Sta. Teresa
de Calcuta).

27- 5 GRANDES MANIFESTACIONES DEL AMOR A
DIOS Y AL PROJIMO.

a) Firmeza. Dios amay sostiene (111)-
Desde esta conviccidn interior, es posible afrontar toda
contrariedad. Cristo es nuestra paz.

b) Alegriay gozo en el Sefior, no en el consumismo.
Este empacha el corazén y lo vacuna contra la verdadera
y profunda alegria.

c) Empuje evangelizador (parresia).
AY de mi si no evangelizo. Somos portadores de un
tesoro con el cual se compra la vitalidad del mundo.
Jests nos “primerea” y llama al celo apostdlico, con
“olor a oveja”. El Espiritu Santo inspira y nos empuja
para que lo dejemos salir.
73



d) En comunidad.
La santidad es un camino comunitario. Envio a sus
apostoles de dos en dos.

e) En oracion constante.

Apertura constante habitual a la trascendencia. El
apdstol amplia sus limites en la contemplacion del
Sefior. Apegando a El su corazén. Con la actitud del
recogimiento, que recompone nuestra humanidad
fragmentada por el pecado, la fatiga y las distracciones
de la vida. Entonces el mundo aparece mas amigo (cfr.
El peregrino ruso).

** Hay otras actitudes muy buenas. Combate, vigilancia y
discernimiento; y la 14gica del don y de la cruz.

¢ Quiero anotar, en este contexto, un principio importante
de Papa Francisco: “Desarrollar una doctrina no es borrarla;
significa adecuar las respuestas de un contenido perenne a los
tiempos que se estan viviendo, para una mejor comprension
de la verdad nuclear”. Por ejemplo: la nueva imagen de Dios,
una nueva vision de la encarnacion o de la redencién. Con tal
que la ampliacion y la adecuacion tengan fundamento en la
Biblia y tal el Magisterio.

74



;Como saber si algo viene del buen espiritu (Espiritu Santo) o
de otro espiritu (del “mundo”)?

La tnica forma de saberlo es, ademas de un buen sentido
comun, pedir y ponerse en armonia con la ensefianza de
Jesucristo, que encuentro en el evangelio, en la ensefianza de
la Iglesia, en la vida de los Santos, en los signos de los tiempos.
Es el punto donde se encuentran todas estas coordenadas, que
es algo verificable.

Hoy dia, el habito del discernimiento se ha vuelto
particularmente necesario porque la vida es mas compleja y se
hamultiplicado la diversidad de pensamiento y de accion. Toda
teoria, con su necesaria consecuencia en la practica, parece
haberse vuelto “liquida” y con un fundamento “aeriforme”

El “mundo” (una vision de la realidad que prescinde de lo
trascendente) propone actitudes y acciones ya discernidas por
él mismo.

Por otra parte, la vida espiritual es una estructura con sus
“leyes precisas’, a las cuales hay que atenerse, si se quiere tener
buena salud espiritual. Hay analogia con las leyes de nuestro
cuerpo y de nuestra psique. El que discierne debe conocer
estas “leyes precisas” de la vida espiritual para poder decidir
lo que conviene, segun el Espiritu. Especialmente los jovenes
son victimas de des-orientacion espiritual, por la abundancia
de “ofertas liquidas” y de la comunicacién virtual; movidos

75



por las modas, pueden llegar a creer que vivir segun ellas sea
el unico sentido de la vida. Sin el discernimiento de espiritus
nos podemos convertir en marionetas.

Al momento de decidir, “examinadlo todo y quedaos con lo
bueno” (1Ts. 5, 21). El discernimiento es un instrumento de
luz y de lucha para seguir mas seguramente al Sefor. Sirve no
solo en situaciones extraordinarias sino también en el caminar
cotidiano y asi no desperdiciar las inspiraciones para nuestro
crecimiento integral. Este crecimiento supone un sereno y
constante examen de conciencia y una iluminada eleccidon de
medios que el Sefior predispone (en su creacion y en su divina
providencia) en su plan de amor personalizado. Y que no nos
quedemos en buenas intenciones. Todas las ciencias son ttiles
pero el discernimiento espiritual las trasciende.

Recordar que Dios revela sus cosas a los humildes. Oracion,
reflexion y lectio divina. Un buen discernimiento por tanto no
es cuestion de gran inteligencia y estudios. El Espiritu Santo
sabe penetrar todos los pliegues complejos de la realidad
actual y tomar en cuenta todos sus matices y nos ama y nos
inspira lo mejor.

Hacer discernimiento conlleva abrazar la légica del amor v,
también, de la cruz, lo cual es la disponibilidad y el propoésito
de amar, dar vida, cueste lo que cueste. Como fue el amor
de Jesus en el Getsemani y es el de una madre. En ambos, el
sufrimiento no es por cierto el protagonista, sino un frecuente
compafero. El que salva, en definitiva, es el amor no el
sufrimiento. La Virgen Maria es maestra de discernimiento;
que nos ilumine su ejemplo y nos acompafe su intercesion.
(cf. Le. 1, 26 - 56).

76



HE AQUI UN ESQUEMA DE DISCERNIMIENTO:

IMPULSOS EXPRESIONES DERROTEROS

Buen Espirity =—————p Con-sol-acion =————p Hacia lo de Dios ***

Mal Espiritl e De-sol-acionN  ——eep Lejos delo de Dios

a) ;Qué siento? _T b) ;Hacia déonde me lleva? _T

** Como leer el esquema: El impulso del bueno o del mal
espiritu (que es simplemente todo lo que nos acerca o nos
aleja de lo de Dios); se expresa en consolacidn o desolacion,
respectivamente: ylleva hacia o lejos delo de Dios (el derrotero,
de ruta).

Claves son las dos preguntas: a) qué siento (;consolacion o
desolacion?) Y b) Adonde me lleva lo que siento (;hacia o lejos
de lo de Dios?). La respuesta a ellas nos ubicara con cierta
seguridad. La consolacidn es la expresion del buen espiritu,
la desolacion, en cambio, es la expresion del mal espiritu. Lo
de Dios esta indicado en las citas evangélicas y otros puntos
luminosos de referencia.

Las referencias mas importantes de “lo de Dios” son: Lc. 4,
16ss; Mt. 25, 31ss; Lc. 10, 30ss; Jn. 8, 32; Mt. 7, 12. El Magisterio
de la Iglesia y otras fuentes. (Ver nn. 166ss. De la Exhortacidon
pastoral sobre la santidad, de Papa Francisco).

** APROPOSITO: discernimiento vocacional, en el ambito
de la vida religiosa. (Mi aporte personal).

77



Vocacién (toda vocacidn) es la disposicion de danimo que
induce al ser humano a una determinada eleccién de vida,
en el ambito de multiples estados de vida (matrimonio, vida
religiosa...). Pero, jcuidado! Conocer la propia vocacion
no es una especie de “caza al tesoro’, al azar, ni siquiera de
intuiciones “misticas” se trata; es cuestién de ideales, de meta,
de valores fuertemente queridos, de circunstancias dadas,
de decisiéon y de perseverancia. La vocacion religiosa, por
ejemplo, es un DESIDERATUM de Dios, no una “camisa de
fuerza”; tu decidiras qué quieres, cual es tu ideal, el sentido
supremo de tu vida, a quién quiere pertenecer. Eso si, una
vez que las circunstancias han sido favorables, los Superiores
confirman positivamente y has tomado una decision en plena
libertad, entonces, tendras que perseverar hasta el final, sin
dar lugar a evasiones. Es cuestion de seriedad.

En el contexto de este apartado religioso, la vocacion (toda
vocacion) es un don de Dios, pero hay que cambiar el criterio
de discernimiento de la misma: no un juego de “caza al
tesoro” sino criterios racionales y verificables. Con la razon
alaluz dela fe.

El punto clave del discernimiento es el ideal que permanece
en ti y no una vaga “dulzura espiritual’, ni el hecho de que
ya estoy en el Seminario o porque mi madre quiere. El ideal
firme y concreto debe ser el criterio objetivo y verificable.
La decisiéon madura corona el discernimiento vocacional
definitivo. Asi, con el criterio de razones verificables, la
responsabilidad personal es acentuada y la fuga hacia toda
peligrosa evasion es injustificada.

78



Los 5 pasos: 1) Ideal continuamente confirmado durante
los anos de formacion. 2) Certeza de la propia idoneidad.
3) Confirma de los Superiores. 4) Toma del compromiso
definitivo, con la profesion. 5) Perseverancia hasta el final de
la vida.

79



Para Maria era el hijo, obtenido de manera singular por la
voluntad libre y omnipotente de Dios; el Salvador del mundo.
Para los Apdstoles Jests era el Mesias y el Maestro. Para los
fariseos era el enemigo a combatir y a eliminar.

Para las naciones occidentales, Rusia, Europa, etc. Jesucristo
ha sido el centro de su historia desde hace 2000 afios. Para
los musulmanes y las religiones mas grandes del mundo,
Jesucristo es un hombre absolutamente excepcional por su
personalidad y santidad.

Y para nosotros, ;Quién es Jesus? Dejemos que lo diga por
nosotros el Papa Pablo VI, en su declaracion de fe de hace 50
afios aproximadamente. “Jests, dice Pablo VI, ha estado en
medio de nosotros lleno de gracia y de verdad. El ha anunciado
e instaurado el Reino de Dios. El es la imagen visible del
Dios invisible. Nos ha dado el mandamiento definitivo de
amarnos los unos a los otros como él nos ha amado, hasta
dar la vida por nosotros. El nos ha ensefiado el camino de
las Bienaventuranzas: despojo de lo superfluo, mansedumbre,
humildad, sufrimiento ofrecido con paciencia de amor, sed de
jjusticia. El es el cordero que ha tomado sobre silos pecados de
toda la humanidad; lo han matado pero el tercer dia resucitd
por fuerza propia, reabriendo asi la puerta de la graciay de la
salvacion”

A esta declaracion de un Papa pueden corresponder de
maravilla lo que declar6 Blaise Pascal, un famoso personaje

80



francés de hace muchos siglos. Dijo: “Sin Jesucristo no sabemos
lo que es nuestra vida, ni la muerte, ni nosotros mismos”.

Impresionante es también lo que han dicho sobre Jesucristo
ciertos personajes que se han declarado enemigos del
cristianismo. Nitche admitio: “Cristo ha volado mas alto
que cualquier ser humano”; y otro enemigo del cristianismo,
Renan, dijo: "Cristo es una persona excepcional; es la persona
que ha hecho dar a la especie humana el paso mas grande
hacia lo divino. Es una de aquellas columnas que indican al
ser humano de dénde viene y a donde debe ir. En El se ha
condensado todo lo que hay de bueno u elevado en nuestra
naturaleza. Cristo nunca sera superado, no importa como
sera el futuro, su leyenda arrancara siempre interminables
lagrimas; sus sufrimientos seguiran conmoviendo los mejores
corazones. Todos los siglos proclamaran que jamas ha nacido
alguien mds grande que Cristo”. Otro hombre famoso, Karl
Marx, el fundador del comunismo, en su libro sobre la
religion, escribid estas sorprendentes palabras sobre Jesus: “la
union con Cristo dona una gran elevacion interior, conforto
en el dolor, tranquilidad y corazén abierto al amor al préjimo,
a toda causa noble, no por ambicion ni sed de gloria sino sé6lo
por amor; Cristo dona una intima alegria que solo puede
experimentar un corazén genuino; ¢l puede donar una alegria
que eleva y hace la vida mas bella”. Asi se han expresado sobre
Jests cientos de hombres famosos, desde Camus, Kafka y
Pasolini. Ni uno se ha atrevido a despreciar a Jesus. Concluyo
esta panoramica con un precioso episodio ocurrido a un
hebreo, también muy conocido; su nombre es Humberto
Saba. Narra que a su esposa, catdlica, casi agonizante por un
cancer terminal, le hablo6 de Jesucristo. “Estdbamos en la mesa
y parecia muy conmovida. Le ayudé a acostarse, y le dije:
Lina, ;Quieres que nos besemos en nombre de tu Jesus? Ella

81



me contestd: jojala! (Nos besamos con gran ternura y ambos
lloramos mucho!”.

jCuantas cosashabria que decir deJesus, ytodasimpresionantes
y bellas! Solo podremos decir algunas.

Jesus ha traido un cambio profundo a favor de los débiles.
Cuandoel cristianismo empezdaser predicado, hace 2000 afios,
los griegos y los romanos podian hacer de sus propios hijos
lo que mas les conviniera. Tenian el “jus utendi et abutendi’,
el derecho de usar y de abusar: de los nifios, las mujeres, los
esclavos, los paraliticos. En Roma habia un precipicio desde
donde el padre lanzaba a sus nifios no deseados.

Este era el ambiente donde se predicaba la palabra de Jesus.
Es con Jesus que también los nifios son respetados como
personas. La mirada de ternura y proteccion y las caricias de
Jesus han cambiado la mirada del mundo hacia los nifios. Dice
a la nifa muerta “Talita kum (corderito, levantate) y “denle de
comer”. Y cuando a los Discipulos los reprocha diciéndoles:”
dejen que los nifios se acerquen a mi’, es el mismo Dios hecho
hombre que reordena la creaciéon y pone en su lugar a los
abusivos de siempre.

Nifnos, mujeres, viejos, enfermos, todos aquellos que eran
despreciados, justo ellos, para Jests son las criaturas mas
importantes; a ellos va su amor preferencial, y su cuidado
mejor; por eso pelea con los fariseos y los poderosos.

Jesus, desde hace 2000 afnos, ha suscitado una muchedumbre
innumerable de personas que han gastado su fortuna a favor de
los nifios, ancianos y enfermos; dentro de esta muchedumbre
destacan los Religiosos y las Religiosas que lo han dejado todo,

82



incluso la vida, como Madre Teresa de Calcuta y P. Damian
de Molokai Los promotores del nazismo comprendieron
que para oponerse al cristianismo, este mundo deberia de
renunciar a la sensibilidad hacia las victimas. Pero los nazis
fallaron porque la compasion cristiana ha pasado a ser la
espina dorsal de la dignidad humana y de toda civilizacion. El
verdadero problema es que los cristianos somos incoherentes
y no hacemos lo que creemos. Sin embargo, Cristo ha vencido
el egoismo y la incoherencia de los cristianos: ”Ino teman, yo
he vencido al mundoy”.

Jesus! Venerado por budistas como el Dalai Lama, por
hinduistas como Gandhi y por los musulmanes, que lo
consideran un gran profeta. Napoledn, el gran capitan de los
ejércitos revolucionarios franceses, al terminar su vida en el
exilio, decia de Jests: "conozco a los hombres y les aseguro
que Jesus no era solo un hombre. Cualquier parecido con los
fundadores de imperios y religiones no existe; entre ellos y
Jesus existe la distancia del infinito. Todo me sorprende de él
(sigue diciendo el gran Napoleodn), sus ideas, sus sentimientos,
la verdad que anuncia, su manera de convencer no se logra
explicarlo; la profundidad de su doctrina que toca la cima de
las dificultadesy esla solucién admirable de éstas; su aparicion,
su dominio, su camino a través de los siglos y reinos, todo
es para mi un prodigio. Entre mds de cerca lo miro, todo me
aparece grande, su evangelio inspira una veneracion obligada:
Jests se ha apoderado del género humano. (Y concluye con
entusiasmo) “jQué alegria causa su evangelio! Del primer dia
hastael altimo, Jesus es el mismo, siempre el mismo, majestuoso
y sencillo, a la vez, infinitamente severo e infinitamente dulce;
sea que hable o actue, jJesus siempre es luminoso!

Al decir tantas cosas grandes de Jesus, hay que caer en cuenta
que todo tiene verdadero sentido.

83



Apéndice 7. A MODO DE RESUMEN

DE TODO LO ANTERIOR
(Conferencia dada a sacerdotes, abril 2018).

-- ESQUEMA

Titulo: nueva época, nuevo paradigma teoldgico, nueva
espiritualidad.

I PARTE: épocas religiosas y reacciones

I EPOCA -- 800 a. C. - 200 d. C.= Conciencia mitica

II EPOCA -200d. C. - 1600 d. C. = Conciencia reflexiva

IIT EPOCA - 1600 d. C. - 2000 d. C. = Conciencia cientifica
IV EPOCA -- 2000 hacia el futuro: = Conciencia secularizada,
desmitificada, globalizada.

** REACCIONES A LA IV EPOCA DE PARTE DE
ECLESIASTICOS

1- Atrincheramiento cognitivo

2- Rendicién cognitiva

3- “Pasivismo”

4- Didlogo cordial y respetuoso

CONSECUENCIAS FUERTES DE ESTA ULTIMA
REACCION ( n. 4)

A- Busqueda del sentido unitario religioso

B- Re - fundamentacidn de lo esencial en la fe cristiana

C- Nuevo paradigma teologico

D- Nueva espiritualidad

84



II PARTE: algunos rasgos del nuevo paradigma teoldgico

1- Nueva imagen de Dios

2- Lo que hace sufrir no viene de El sino del mal uso de la
libertad humana

3- Lavoluntad del Padre era que Jesus quedara fiel al bautismo
(ver CIC, 541), no que muriera asi.

[T PARTE: nueva espiritualidad

- Primer rasgo: misericordiosos como el Padre

- Segundo rasgo: produccién de amor

- Tercer rasgo: fue el amor de Jests que nos salvo,

- no el sufrimiento

- Otros rasgos concordes con la espiritualidad sacerdotal:
generosidad, disponibilidad, fidelidad, fraternidad.

EL TEMA

El tema que me pidieron contenia los siguientes elementos:
espiritualidad encarnada y liberadora, para una Iglesia en
salida y misionera, con énfasis en la espiritualidad y que
contuviera un poco de inspiracion franciscana.

Estos elementos los tendré presentes en esta charla, que
distingo en tres partes.

--PRIMERA PARTE: estamos en una nueva época, que
requiere un nuevo paradigma teoldgico.

--SEGUNDA PARTE: algunos rasgos del nuevo paradigma.
--TERCERA PARTE: Enfasis sobre algunas actitudes de
espiritualidad sacerdotal.

San Buenaventura decia que si quieres subir al tercer cielo
para hablar con Dios, primero detente en tu cielo. Tu cielo
personal y social.

85



“*PRIMERA PARTE: nueva época que requiere un nuevo
paradigma teoldgico. Demos una mirada al recorrido histérico
de las épocas socio-religiosas, como los expertos han podido
identificar con suficiente claridad. Hasta hoy, ha habido 3
épocas.

86

I EPOCA

800 anosa.C. -200d. C. Esla primera época socio-religiosa
bien caracterizada. Se desarrolla desde una conciencia
mitica. Asi se llama porque el sentir religioso estaba
rodeado de una aureola maégica y de ficcién alegérica. El
sentir religioso de esta época parte de un concepto religioso
fundamentalmente colectivo, grupal, y avanza hacia la
busqueda de una salvacién personal.

La repercusién de esta crisis de cambio ha sido enorme.
En ella vemos ilustrado un momento prototipico de
metamorfosis de lo sagrado (es la hipotesis actual, ante
nuestra crisis: no hay una pérdida de valores religiosos
sino una metamorfosis, un cambio hacia una nueva forma

de lo sagrado).

Crisis que hizo nacer religiones salvificas en un sentido
desconocido hasta entonces. Religiones universales,
transformacion radical de lo divino. En Israel, por ejemplo,
el descubrimiento de un Dios tnico y misericordioso.
Pero, también en otras partes del mundo: Confucio en
China, Buda en India, Zaratustra en Persia, los grandes
pensadores en Grecia.

II EPOCA:
200 d. C. - 1600 d. C. Conciencia reflexiva. El ser humano




se repliega sobre su propio cielo para encontrar, con sentido
mas objetivo, el cielo de Dios. Se da el paso decisivo: de una
conciencia grupal a una conciencia personal, individual.

IIT EPOCA

1600 d. C. - 2000 d. C. Marca el inicio de la conciencia
cientifica. Se busca la verdad objetiva de la realidad, con
instrumentos cientificos y matematicos. La busqueda
religiosa debe confrontarse con una cultura cientifica.
El conflicto entre los eclesiasticos de entonces y Galileo
Galilei es emblematico de la profundidad del cambio para
el sentir religioso de este tiempo, especialmente del sentir
cristiano. Descubrimientos grandes, por ejemplo, fueron:
la interpretacién de la Biblia no puede ser siempre literal, y
la Biblia ensefia como se va al cielo y no como esta hecho
el cielo (Cardenal Baronio); sera la ciencia que dird como
esta hecho el cielo.

IV EPOCA

De 2000 hasta nueva época. Se avanza “precipitadamente”
hacia una conciencia secularizada, desmitificada,
“tecnologizada’, globalizada.

Es facil imaginar que la Iglesia, mejor seria hablar de los
eclesidsticos y del sentir cristiano tradicional en general, ha
resentido mucho de este cambio hacia la conciencia cientifica.
Entonces, nace una pregunta. ;Cuales han sido las reacciones
dentro del ambito cristiano? Todos podemos reconocer 4
reacciones:

1) Atrincheramiento cognitivo. Se hace cuadrado en torno a

los principios, con fundamentalismo y rigorismo.
87



2)

3)

4)

Rendicién cognitiva. Renuncia facil a los principios.
Relativismo, moda new age. Una de las consecuencias
dafiinas, en este contexto, es la de grupos que se han
atribuido el adjetivo de “progresistas” y que creen tener
derecho de tildar de retrégrado a cualquiera que defienda
de la manera debida las fundamentales verdades humanas
y cristianas.

El pasivismo. La reaccién mas negativa: no me molesten,
hagan lo que quieran.

La reaccién positivamente dialogante. Desde la conviccién
que la Palabra de Dios es inmensa (=sin medida) y que el
Espiritu Santo hace nuevas cosas y hace nuevas las cosas, se
entiende que dialogar honesta, respetuosa y cordialmente
es lo apropiado.

Sin embargo, esta postura positiva conlleva mucho trabajo.
Nos exige tomar en cuenta 4 exigencias:

a.

88

La busqueda de un sentido religioso unitario, ante la
fragmentacion de tantos sentidos parciales que vagan,
ademads, “sin tener casa”. El documento de Aparecida ya ha
reafirmado que este sentido que unifica el sentir cristiano es
la persona de Cristo. Cristo hoy, ayer y siempre. Un sentido
que neutraliza la ansiedad destructiva de quien queda sin
rumbo, ante un mundo opaco, ilégico e incoherente.

La re-fundamentacidén de lo innegociable. Las verdades
fundamentales y perennes de la Tradicién cristiana, aun
con nuevas interpretaciones y profundizaciones: los
sacramentos, los dogmas vy, sobre todo, el amor efectivo al
projimo.



c. Un nuevo paradigma teoldgico. Es decir: un nuevo marco
unitario y permanente de pensamiento teologico. Una
nueva teologia. Para bien ubicarse cuando se habla de
nuevas interpretaciones y nuevas teologias, hay que leer lo
que Papa Francisco decia a este propdsito al clero de Roma
el 6.12.2013:”No podemos agotar jamas la Palabra de Dios,
se necesitan enfoques diversos, diversos tipos de reflexion.
El tedlogo trate de encontrar pistas que respondan a las
exigencias y a los desafios de nuestro tiempo”. Es lo que
estamos intentando hacer.

d. Finalmente, la exigencia de una nueva espiritualidad:
inclusiva, testimonial, dialogante y con valoracién del
cristianismo “ateo” (ver el buen samaritano y Mt. 25).
También los ateos son “cristianos” cuando hacen el bien.

--(Hago notar que el esquema de esta primera parte lo
he tomado de un librito de Juan Martin Velasco, titulado
“Metamorfosis de lo sagrado y el futuro del cristianismo”, de
Cuadernos “Aqui y ahora’, Editorial Sal Terrae, 1998).

** SEGUNDA PARTE: algunos rasgos del nuevo paradigma.

Voy a presentar, segin mi criterio, algunas lineas de este
nuevo marco teoldgico. Es harina de mi costal pero no sin
fundamento, sea biblico que del Magisterio.

1. La primera linea del nuevo marco la constituye la nueva
imagen de Dios.

Hay que partir de la afirmacién de San Juan evangelista:
“Dios es amor”. San Juan conocia bien el griego y si usa el
89



90

verbo ser significa que Dios es amor sustancial, significa
que no tiene absolutamente nada diferente que no sea amor.
Y la naturaleza del amor es ser incondicional y gratuito.
Eso supone creer que no hay castigo, no hay sufrimiento
que venga de El, ni hay muerte que venga de El. De él viene
solo y siempre el bien para sus hijos. Nos hace bien pensar
al amor de una madre. La Biblia dice que el amor de Dios
es rahamim, amor de entrafias, precisamente como el de
una madre.

Se le hace imposible no amarnos infinita, incondicional
y gratuitamente. Los hijos nacen perdonados, decia una
madre, comentando esto. Somos hijos de Dios, nacemos
perdonados. Jests nos conté la parabola del hijo prodigo
para decirnos estas cosas; el dafio fue entender la parabola
desde una visién pecado-céntrica, propia del mundo
hebreo y también de la edad media. Empezando por darle
un encabezado equivocado, como si el protagonista fuera
el hijo necesitado de conversién y no el padre; el cual no
pide cuenta de nada al hijo que regresa de la vagancia
pecaminosa; solo hace fiesta por su regreso. Sucedid
entonces, que millones de predicas cuaresmales, durante
dos mil afios, no han logrado ni siquiera rasgufiar una
imagen de Dios que ha resultado ser siempre parecida a la
del A.T.

En 1999, afo del Padre, en vista del jubileo 2000, el
CELAM a los cristianos de Latinoamérica envié un
mensaje revolucionario. Transcribo el parrafo que mas
viene al caso: "Que este afno 1999 sea un afo para espantar
del alma humana esa caricatura de Dios que tanto dafio
nos ha hecho y nos hace. La imagen de un dios castigador,



justiciero, antojadizo, arbitrario...una caricatura, un
idolo”. Sorprendentemente, el mismo afno, San Juan Pablo
II, en una audiencia publica declaré que el infierno no
es un castigo de Dios, anadiendo un principio exegético
novedoso al decir que para describir la realidad del infierno
la Biblia emplea un lenguaje simbdlico, que se precisara
progresivamente (28 de julio de 1999).

Nunca habia oido algo asi. Esto supone convencernos
que Dios, como el padre de la parabola, nos ama siempre,
aun cuando estamos pecando, su amor perdonador sigue
fluyendo sobre mi aun si no me arrepiento. Su amor no
cesa de llegar y llamar a mi puerta para que lo deje entrar
y cene conmigo. El drama se da cuando yo me empefio en
cerrarle la puerta, porque El no hace violencia y no puede
entrar.

De esta premisa de un Dios que nos cred y sostiene con
amor infinito, incondicional y gratuito, sigue que todo
lo bueno viene de Dios, que nada de lo que hace sufrir y
morir viene de El. La muerte no viene de Dios, siendo su
enemiga nimero uno (cfr. Sab. 1,12 - 16 y St. 1, 12 - 18).
El sufrimiento, las desgracias, la muerte son consecuencias
légicas de las decisiones ilogicas de los seres humanos.
La Biblia, especialmente el A.T., habla diferente porque la
revelacion es progresiva como es progresiva la revelacion
que se le hace a un nifio en crecimiento.

De estas premisas, también surgen otros rasgos para un
nuevo paradigma teoldgico. Sobre todo, como nuevas
profundizaciones del dogma de la Redencion. Dos rasgos
nuevos, diferentes de los antiguos, por los cuales el dogma

91



adquiere luces nuevas son: a) La voluntad del Padre no
podia ser la de querer la muerte macabra del Hijo. La
muerte es su enemiga, no puede usarla para sus planes de
amor. El arzobispo de San Salvador, en ocasidn de los 40
afios del martirio de P. Rutilio Grande, dijo: “Naturalmente,
la voluntad de Dios no era la de ver morir a P. Rutilio de
una muerte macabra, como tampoco a su Hijo” Hay que
comparar esto con un pedazo de prédica de San Leonardo
de Porto Maurizio, franciscano del 1700, citado por
Gonzalez Faus, en su librito “Cristologia elemental”. Les
voy a leer el parrafo (leer en la pagina 196 de este librito).

Mejor quedarse con la frase lapidaria de San Pedro, en Hechos
4, 10: “Ustedes lo mataron (dijo a los fariseos) pero Dios lo
resucito”.

b)

92

;Qué Dios tenia su plan? Ciertamente, pero era un plan de
vida no de muerte, el plan de su divina providencia (cfr.
CIC 312). El plan del Padre es como el de una madre: que
tengamos vida en abundancia, que tengamos un proyecto
de amor y que seamos fieles a este proyecto de amor, para
poder llegar a ser participes de la divina naturaleza. Su plan,
en este mundo, es su reinado: que reine, en esta tierra como
en el cielo, amor, justicia, paz, verdad y vida; el proyecto
que Jesus asumi6 en el bautismo (ver CIC, 541); y al que en
el Getsemani declar6 fidelidad, a pesar de una angustiosa
repugnancia a la muerte: “Hagase, Padre, tu voluntad”

La voluntad del Padre, por tanto, no era la de que Jesus
muriera en la cruz con esa muerte macabra, sino: la
fidelidad al plan primigenio.



d)

Finalmente, he aqui otro rasgo, quedando en el ambito de
la redencidn, el siguiente (d).

Lo que nos salvé no fue el sufrimiento de Jesds sino su amor.
Puedo dar mi cuerpo a ser quemado vivo, dice San Pablo,
pero sin amor no me sirve de nada. No es el sufrimiento
que salva sino el amor, o sea, la disposicion y la voluntad
de dar vida cueste lo que cueste. Lo mas importante no
es el viernes santo sino el domingo de pascua, porque se
demuestra que el amor es mas fuerte del sufrimiento y dela
muerte. La actitud que debemos cultivar no es la de querer
sufrir sino la disposicidn a sufrir por amor. A una madre,
dar vida a sus hijos a veces cuesta mucho y a veces cuesta
poco; el sufrimiento es circunstancial, no tiene valor en
si, mas bien es repugnante en si mismo, ya que no lo cred
Dios y es fruto del pecado. Jests lo rechazé en el huerto del
Getsemani. Ahora bien, estamos claros que al momento
de amar, chocamos con el egoismo nuestro y de los demas,
y es cuando hay que sufrir por y para amar, destruir el
egoismo con el amor, pero lo que vence el egoismo no es el
sufrimiento sino el amor. El sufrimiento no es mi aliado,
es una circunstancia a la que hago frente con el amor (la
voluntad de dar vida a toda costa).

Pensamos, los cristianos, que hay que sufrir para pagar a
Dios por nuestros pecados. Sufrir, sufrir, sufrir.

Pero no hay que pagar nada porque el perdén de Dios es
gratuito (parabola del hijo prodigo). Jesus desde la cruz
perdond sin quelos perdonados ni siquiera se arrepintieran.
El cristianismo no es la religion del sufrimiento sino del
amor. Dos madres pueden amar con igual intensidad

93



y asi ayudan a sus hijos, pero una puede tener grandes
sufrimientos y la otra no, porque el sufrimiento depende
de las circunstancias.

Cristo ha vencido al mundo y nos ha invitado a vencer
nuestro mundo de egoismo con el amor fiel hasta la muerte.
El esfuerzo mistico y ascético es para el amor no para el
sufrimiento.

La resurreccion de Jesus es la maxima expresion de la
providenciadivina. La divina providencia esla intervencién
extraordinaria de Dios en ocasion de algo doloroso,
especialmente si encuentra corazones bien dispuestos.
<« . L b2l .
Para los que aman a Dios todo se vuelve positivo’, dice
San Pablo. Esto sucede a menudo en nuestra vida de cada
dia y la gente sencilla y de fe lo nota.

Ahora bien, en ocasion del hecho doloroso del asesinato de
Jesus, Dios intervino con su divina presencia y providencia,
y cred una realidad nueva y maravillosa: la resurreccién de
Jesus y nuestra salvacién (ver CIC, 312).

¢ TII PARTE: énfasis sobre algunos elementos nuevos de
espiritualidad sacerdotal, coherentes con el nuevo paradigma.

Espiritualidad es seguir a Jesucristo llevados por el Espiritu
Santo, el espiritu del amor y de la verdad.

1*-El primer rasgo de espiritualidad viene del primer rasgo
del nuevo paradigma. Dios es amor y misericordia. Que
no castiga, no amenaza, no ofende, no anda con cara
larga; Dios es paciente, alienta y provee, tiene actitud de
disponibilidad. El padre de la parabola del hijo prédigo.

94




Ahora bien, si Dios es asi, nosotros también debemos ser
asi; y lo tenemos que demostrar. De lo contrario, nuestra
predicacion y nuestra persona la gente la juzga pura lata,
y perdemos autoridad moral, pasariamos en este mundo
frustrados...y jtanto que habriamos podido hacer!

Que la gente diga: el padre tal es un hombre de Dios. De
él no viene nada que hace sufrir, siempre nos dice algo
alentador aun cuando nos dice la verdad que duele, pero
te lo dice con tanta sinceridad y tanto respeto que se siente
rica incluso la llamada de atencion.

La misericordia debe tener un amor preferencial a los
pobres, a los “menos amables”, a los mas necesitados.
Recordar que la opcién preferencial por los pobres es la
légica de Dios, dijo el CELAM en 1999. Monitorear la
tendencia a atender a la gente de forma desigual (Santiago).
Este rasgo es el mds importante.

--- Los siguientes rasgos estan todos relacionados con el
sufrimiento en funcion del amor.

De esta vision del sufrimiento en funcion del amor viene
una espiritualidad, que se puede llamar: espiritualidad
de la producciéon de amor.

Que nuestra voluntad adquiera el habito, casi un reflejo
condicionado, que en cada situacion que me requiere
sufrimiento aunque pequefio, me nazca espontaneo
decir: Sefor, este pequeilo o grande sufrimiento, tu
lo sabes, quiero que sea produccion de amor; es para
ayudar, para servir, para cumplir con mi deber, que es

95



seguirte como sacerdote. Hay varios tipos de sufrimiento
en nuestra vida de sacerdotes. Entonces, el segundo
rasgo de espiritualidad y otros que siguen son algunos
ejemplos de produccion de amor en el sufrimiento.

2*-rasgo de espiritualidad sacerdotal. Produccién de amor

en los sufrimientos de mi vida ordinaria.

Me llaman cuando estoy desayunando, el imprevisto de
una Misa de cuerpo presente, una visita mientras que
estoy viendo un partido de futbol. Hay que recordar
ese episodio del evangelio cuando Jesus llevo a sus
discipulos a la otra orilla para descansar un poco; y al
llegar, los estaba esperando una gran muchedumbre...y
Jesus volvié a empezar a atender a la gente.

Necesitamos aqui las virtudes sencillas de cada dia,
tal vez las basicas: la disponibilidad, la generosidad, el
despojo, que son formas ricas de produccion de amor,
porque son de cada dia y de cada momento.

No perdamos de vista que estamos hablando de
sufrimientos circunstanciales ofrecidos para producir
amor. Producir amor, aprender a amar es el motivo por
el cual hemos sido creados y por el cual queremos seguir
a Jesucristo, el cual eso es 1o que hizo en su vida “igual a
nosotros menos en la maldad”. Hace crecer mucho el que
cada suspiro de sufrimiento que la realidad nos pide sea
una pequena produccion de amor. Al final, la suma sera
grande.

3*-rasgo--- Amor en los sufrimientos ascéticos...(nunca, para

96

pagar a Dios por los pecados).



Penitencia traduce la palabra griega metanoia, que significa
cambio de mente. Por tener la tendencia a desordenarnos,
necesitamos la actitud habitual de estar cambiando la
mente para tenerla ordenada y no hacer dafio. Durante
la Cuaresma, la Iglesia nos hablaba de oracién, ayuno y
obras de misericordia. Un programa penitencial y ascético
a observarse en serio. Programa minimo y posible, pero
serio.

Un lugar especial en el programa de penitencia lo tiene que
ocupar la ascesis. Significa entrenamiento. Necesitamos
ejercitarnos en ciertas cosas para ser capaces, en su
momento, de vencer la tentacion. No es necesario flagelarse,
ni dejar de comer, pero si, por ejemplo, disciplinarse en el
uso del celular, de la computadora, especialmente cuando
voy gastando mucho tiempo en leer y contestar mensajitos
que no ayudan; sea porque absorben tiempo precioso sea
porque quitan energias espirituales que necesito para tener
las actitudes de arriba.

Estamos hablando siempre de produccién de amor. La
ascesis es para decidir y actuar siempre con y por amor.
No olvidar que el egoismo mata y el amor salva. Queremos
pasar en este mundo produciendo paz, verdad y vida
empezando por los que menos vida tienen.

4*-rasgo---Amor en los sufrimientos apostélicos.

Sufrir para dar un mensaje liberador, que abra horizontes
de amor hacia todo ser humano, toda cultura, toda religion,
toda forma de pensar. Dando mensaje de sentido, de verdad
y de vida. Amor es querer dar vida integral. Especialmente

97



98

si se trata de decir y hacer cosas favorables a los pobres,
liberar a los oprimidos y consolar a los afligidos.

Entonces, esperemos persecucion de algin tipo, sin
descartar el martirio. Eso sucedera en la medida que en
nuestra predicacidon y actitudes concretas pongamos el
dedo en la llaga, como hacia Jesus.

Hay un sufrimiento especialmente productivo. Es el
sufrimiento apostélico de la organizacidn eclesidstica y
pastoral: puntualidad, dialogo cordial con los hermanos
sacerdotes, generosidad para aceptar servicios, sentido de
gran respeto expresandose con delicadeza de todos, con
todo el presbiterio; obediencia al Obispo.

En este punto, cae bien la inspiracion franciscana. El punto
de la fraternidad entre presbiteros. La fraternidad era el
carisma de San Francisco no la pobreza; esta era el medio
privilegiado para alcanzar la fraternidad, porque entre ricos
oapegadosal dinero, no puede haber fraternidad. Hermano
sol, hermana luna, hermano viento, hermano companero
en la vocacion, hermano sacerdote; dispuestos a ayudar
incluso en lo econémico a otro sacerdote, a ayudarse en la
pastoral, en las confesiones, en las celebraciones, cuando
hay enfermedad de por medio o imprevistos graves.
Aunque no se llegue a constituir una pequefia comunidad
de sacerdotes, se puede hacer un pacto de fraternidad, de
ayudarse y sustituirse en casos de necesidad. En esto yo
veo el gran beneficio de que se impide el sindrome del
estrés apostolico; sabiendo que, en caso de enfermedad o
cualquier emergencia, siempre hay quien puede sustituir,
uno esta mas sereno. Solo la actitud de fraternidad puede




ayudar la didcesis a progresar en la tarea eclesial. Que la
humildad, el afecto, la oracién de Francisco de Asis les
mantenga unidos en el camino de la santidad.

Concluyo este parrafo con un consejo inspirado por mis
recuerdos juveniles de Italia. Podia constatar como era
comun entre los sacerdotes diocesanos el ideal de santidad;
y muchos se unian a algunas Ordenes religiosas, como
terciarios, para ser ayudados a alcanzar mejor tal ideal. San
Juan XXIII fue uno de los cientos que habia en Italia, en
€so0s anos.

5*-rasgo--- Produccién de amor en los sufrimientos
“vocacionales” (fidelidad)

Hagase, Padre, tu voluntad, dijo Jests en el Getsemani.
La voluntad del Padre puede ser solo una: que tengamos
un proyecto de amor y que seamos fieles a este proyecto
de amor. Esto vale para toda creatura humana, en todos
los estados de vida y profesiones. Nuestro estado de vida,
nuestro proyecto deamor es delos mas densos de exigencias
de amor. Se parece de cerca al de Jesus. El gran sicélogo
norteamericano Allport decia que la madurez humana se
da cuando se recogen todas las facultades de uno en torno
a un proyecto de amor.

El proyecto de amor, pues, lo tenemos; ahora, nos queda
ser fieles a este proyecto, en el conjunto y en los detalles;
para estar produciendo amor a lo largo de toda nuestra
vida. En la perseverancia salvaran sus almas. Cuando las
dificultades se hacen duras, no bromeemos; no pensemos
en tirar la toalla y dejar el sacerdocio; divorciarnos, como

99




100

si nuestra vision del mundo fuera como la de un actor de
Hollywood. A este propoésito, a menudo oigo decir una
gran falacia. Se dice con mucha prosopopeya: “En lugar
de vivir una doble vida, mejor abandonar”. Es lo que dicen
los casados cuando empiezan a tener dificultades. Claro
que una doble vida es muy mala, sin embargo la expresion
dicha con prosopopeya es una enorme y muy peligrosa
falacia, o sea: una gran mentira con aspecto de verdad.
Es como decir: ya que me duele tanto la cabeza, entonces,
es mejor cortarla. Es la expresion de los suicidas. Hay
que mantener la fidelidad al ultimo hilo, mantenerse en
el camino aunque tirados, en espera de tiempos mejores,
para retomarlo. Lo que hay que hacer es sacudirse y volver
a la fidelidad, con la gracia de Dios y la ayuda de algun
amigo sacerdote. Hagase, Padre, tu voluntad, al extremo.
Por la fidelidad muri6 el Sefior.

Un peligro, para la fidelidad, puede nacer del concepto
tradicional de vocaciéon y del método tradicional de
discernimiento. Mantenemos iendo el concepto de
vocacién como gracia especial de Dios; sin embargo, en
el discernimiento, damos por supuesto que la vocacion es
una especie de “paquete” que Dios nos tiene alli, a nuestro
lado: esta o no esta; y nosotros debemos "adivinarlo’, pero
;como? La realidad es que no hay modo de verificarlo con
certeza moral, de manera que nuestra decisidon y profesion
tienen, de por si, base endeble.

El peligro es que esta incerteza se presta a manipulacién
sicoldgica y a evasion. Si no puedo saber con certeza
moral, entonces, al momento de dificultades que se me
vendran encima a lo largo del camino de la vida, tengo



la “tentacion” de pensar que nunca tuve ese “paquete” y,
por tanto jpara qué seguir? Y me salgo con irresponsable
tranquilidad. Personalmente, creo que es mas practico y
“divino” pensar que la vocacion es una decisién mia, no un
<< » . . . . . .7
paquete” que debo adivinar si lo tengo o no. Y mi decision
la tomo en base a un ideal que quiero alcanzar, a la luz
de la fe cristiana. La voluntad de alcanzar un ideal bueno,
de generosidad hacia la gente, esta si es una inspiracion
(gracia) que ciertamente viene de lo alto y que puedo saber
si lo quiero o no, porque es parte consciente de mi a lo
largo de toda la vida; y la perseverancia en este ideal es
cosa mia, es decision mia, siempre, en todos los tiempos de
mi vida. Nunca podré ser victima de la evasidn, sicoldgica
y moral. El ideal, como medio seguro de discernimiento,
jesta es la cuestion!

Con esta tercera parte, hemos aprendido que todo momento
de nuestra vida puede ser produccion de amor; en todo
momento producimos vida para construccion del reinado de
Dios.

Cristo planto, nosotros regamos el reino; y asi, tomamos parte
activamente a la salvacidon del mundo.

101






