
1



2



3

7 días de 
Ejercicios Espirituales



4

Fray Mauro Iacomelli, ofm
e-mail: maurelivit@gmail.com
Blog: www.fraymauro.com.gt



5

He oído decir que los EE no son un paréntesis en nuestra vida 
espiritual sino: son la misma vida de cada día analizada en 
cámara lenta. El desplazamiento físico, ambiental sólo nos 
facilita el análisis de lo que hacemos y cómo lo hacemos, en 
nuestra vida ordinaria. Eso también significa que en los EE 
no se viene para descubrir el agua caliente, con cosas de otro 
mundo. Los contenidos en gran parte son los que manejamos 
todos los días. Si algo nuevo hay, en contenido y forma, (y 
veremos que sí hay) es porque ha entrado o debe haber 
entrado a hacer parte de nuestra vida ordinaria, de cada día, 
desde hoy en adelante. A propósito: nuestras meditaciones 
silenciosas, durante estos EE deben de llenarse de acción de 
gracias al Espíritu Santo, por las grandes y bellas cosas que nos 
va revelando.

Somos como tierra sagrada. Descalcémonos. Abramos la 
mente y el corazón a la gracia especial que el Espíritu Santo 
da en ocasión de querer renovar nuestra vida de cada día, en 
estos EE. La divina providencia se pone en acción.

• Día 1 - mañana: MI CIELO PERSONAL

SIETE DÍAS DE 
EJERCICIOS ESPIRITUALES

(Para Religiosos\as, pero también para laicos\as;
Según un nuevo paradigma teológico).

***(La noche anterior: Introducción, El recogimiento. Ver 
apéndice n 3, página 59).



6

Sé que si en algo se va a renovar en ustedes en ocasión de 
los EE será porque se produce un buen entendimiento entre 
lo bueno que ustedes buscan y la gracia del Espíritu Santo. 
Lo que voy a decir yo sólo podrá servir de ocasión para este 
encuentro con el Espíritu Santo. 

Es curioso lo que dijo el Papa, después de sus recientes EE, 
refiriendo una anécdota del predicador. Dijo el predicador: 
“En ocasión de unos EE que prediqué, ante el entusiasmo de 
un participante, le pregunté qué fue lo que le impresionó; me 
respondió que sintió un benéfico impulso del Espíritu Santo 
cuando yo dije “¡pasemos a otra cosa!”. Con esto, no quiero 
lavarme las manos, pero la verdad es que yo no sé cambiar 
mentes y corazones. Yo haré algo, pero el buen resultado de 
estos EE depende de cada uno.

Iniciamos con la inspiración que nos viene de San 
Buenaventura, el cual decía: cuando te prepares para subir al 
tercer cielo para comunicarte con Dios, primero detente en tu 
cielo; que eres tú y el contexto que te rodea.

¿Conozco mi cielo? Quién soy, cómo ha sido mi vida desde la 
infancia, la adolescencia, mi iniciación cristiana, mi vocación 
de adulto. Por qué estoy haciendo este trabajo y por qué en 
este lugar. Y por qué estoy aquí estos días. Por qué he venido 
a los EE, ahora que estoy aquí, qué es lo que me habita. ¿Creo 
que podré recibir algo bueno? Caigo en la cuenta, y me hace 
bien, que son pocos los profesionales que pueden tener 7 días 
para apartarse del lugar de trabajo y venir a este lugar. Las 
motivaciones para aprovechar este tiempo son tantas.



7

Voy a sugerir algo que ayude a descubrir mejor su cielo personal: 
“el nombre”, como se dice, invitándoles a preguntarse cuál es 
su nombre; el nombre con el que los ha venido llamando el 
Señor a lo largo de su vida y los seguirá llamando. “Yo soy el 
buen pastor y conozco a mis ovejas y las llamo por nombre y 
ellas me hacen caso” (Jn. 10, 3. 14).

Les doy alguna pista para identificar su nombre (pensemos 
en los nombres bíblicos…Abrahán, Moisés, Simón Pedro). 
¿Cuál es mi nombre? Es mi fuerte ideal, es lo mejor de mi 
mismo. Es una frase o una palabra que me interpreta a fondo. 
Me resuena dentro en los momentos más fuertes. Cómo más 
fácilmente reacciono (en el bien). Dónde más satisfecho(a) me 
siento (en el bien): “Escúchenme islas lejanas, Yavé me llamó 
desde el seno de mi madre, conoció mi nombre desde antes 
que naciera” (Is. 49, 1; Is.45, 3 y 4). “Yo llamo a mis ovejas 
por nombre y ellas reconocen mi voz”. Coincide con mi pozo 
y con la actividad que más me hace sentir en lo mío. Llama 
la atención, siempre. Es el concepto o actividad que más me 
hace vibrar. Lo que más da fuerza, sentido y convergencia a mi 
ser, a mi sentir y hacer. Es el carisma que más me da identidad 
(los comentarios de la gente lo revelan). Es una luz siempre 
prendida. ¡Es lo mío! Que es también muy útil y bueno para 
muchos. Es mi fuerte ideal.

El nombre de Yavé es particularmente sugestivo: “Yo soy 
aquel que los acontecimientos se encargarán de decir quién 
soy”(ver Ex. 3ss). Algo análogo es para nuestro nombre. Para 
que entiendan mejor, permítanme decirles lo que me parece 
ser mi nombre. Mi nombre es “consolar a los afligidos”. Es una 
tarea no un título honorífico. Lo descubrí hace 25 años, pero 
caigo en la cuenta que desde siempre ha funcionado así en mí.



8

Es muy útil reconocerlo porque nos revela qué es lo mejor de 
nuestra naturaleza personal; nos da valoración; en torno a esa 
virtud propia de nuestro nombre es donde podemos dar más 
a la gente, porque constituye nuestra manera de ser, de pensar 
y sentir. Es siendo fiel a nuestro nombre como le estamos 
respondiendo mejor al Señor, le estamos restituyendo los 
frutos de los bienes que nos ha dado. “Sé y darás”.

***(PARA MEDITAR: ver apéndice 1, página 40).

Nota: Leer aparte la hojita sobre LAS EPOCAS RELIGIOSAS, 
para la meditación de esta tarde. Apéndice 2, página 55.

LAS EPOCAS RELIGIOSAS
(ya se leyó todo el tema; para esta meditación, resumimos el 
tema y nos detendremos en la última parte). 

•	 I EPOCA. El año 800 a.C. (=tiempo eje), el primer milenio 
antes de Cristo) marca el inicio de la primera época 
“religiosa” bien identificada. Dura mil años, hasta el 200 
d.C. Es llamada época de la conciencia mítica (señalando 
el punto de donde viene y cómo va desarrollándose), en 
cuanto que lo religioso viene de una cultura religiosa 
que se ha rodeado de una aureola mágica y de ficción 
alegórica. Conciencia mítica, arcaica, cósmica, imaginaria. 
Las grandes religiones, desde una concepción religiosa 
fundamentalmente colectiva, grupal, van buscando una 
salvación personal. Confucio en China, Buda en India, 

• Día 1 - tarde: Mi cielo socio-religioso



9

Zaratustra en Persia; los grandes profetas en Israel, los 
grandes pensadores en Grecia.

La repercusión de la crisis del tiempo eje sobre la vida 
religiosa de los pueblos fue enorme. En ella vemos 
ilustrado un momento prototípico de metamorfosis de 
lo sagrado: la necesidad de una salvación personal, que 
origina la aparición de religiones salvíficas en un sentido 
desconocido hasta ese momento. Religiones universales, 
trasformación radical de la idea de lo divino. En Israel: 
Yavé, Dios único y misericordioso.

Los cambios que se dan hoy parecen tener las dimensiones 
del tiempo eje.

Es necesario que nosotros, personas cristianas, tomemos 
nota, para no quedarnos atrás en nuestra evangelización.

•	 II EPOCA. Del 200 d.C. hasta 1600 d. C. Dura 1400 años. 
Inicia la época de la conciencia reflexiva. Va adquiriendo 
gradualmente preponderancia la conciencia reflexiva, 
objetiva. El ser humano se repliega sobre su propio cielo 
(reflexiona) para encontrar el cielo de la divinidad, en un 
horizonte nuevo. En Israel, Cristo dice ser la imagen visible 
de Dios invisible. Esta II época evidencia el paso de una 
conciencia grupal a una conciencia personal, individual. 
Se caen los dioses y se difunden por todo el mundo las 
religiones monoteístas. La humanidad avanza mucho en su 
conocimiento de la divinidad. Desaparecen las divinidades 
griegas y latinas, en occidente. Es curioso caer en la cuenta 
que ciertos elementos de esta época, incluso de la primera, 
siguen vigentes hasta nuestros tiempos; por ejemplo: el 
dios todopoderoso, castigador, antojadizo.



10

•	 III EPOCA. Del 1600 d.C. hasta el 2000. Dura 400 años. 
Marca el inicio de la conciencia científica. Se busca la 
verdad objetiva de la realidad, con instrumentos físicos y 
matemáticos. A Dios habrá que buscarlo a través de los 
elementos físicos de la creación, y con instrumentos físicos, 
que garantizan la certeza y la objetividad. El caso de Galileo 
Galilei es emblemático; esto repercute profundamente 
en la concepción religiosa y en la reinterpretación de las 
expresiones tradicionales de la misma Biblia. Es la pasión 
por buscar la verdad de la realidad.

•	 IV EPOCA. Hacia la cual estamos dando los primeros 
pasos. De la conciencia científica, estamos entrando a 
una conciencia secularizada, desmitificada (sin tabúes), 
globalizada. Se habla de la muerte de Dios, entendemos: 
del “dios tradicional”; en búsqueda de una verdad más 
universal e incluyente. (cfr. CELAM y JUAN PABLO II, 
1999, año del Padre).

Estos cambios conceptuales tienen mucha repercusión en la 
espiritualidad y en la ética no solo cristiana.

--¿Cuáles son las reacciones de la Iglesia ante esta nueva época, 
vista sobre todo como época secularizada, desmitificada? He 
aquí las cuatro reacciones más destacadas. 

a)- Atrincheramiento cognitivo. Se hace cuadrado en 
torno a los principios, se genera una búsqueda obsesiva de 
la propia identidad religiosa, con proselitismo agresivo, 
fundamentalismo y rigorismo.

b)- Rendición cognitiva. Renuncia fácil a los principios, 
relativismo, moda, new age.



11

Como añadidura peyorativa, dentro de este contexto, han escrito 
sus programas movimientos mal llamados “progresistas”, los 
cuales a fuerza de buscar relevancia social han sacrificado a 
ella su identidad original (toda la problemática sobre el aborto, 
divorcio, divorciados vueltos a casar, el homosexualismo, la 
ideología de genero, etc.).

c) - El pasivismo. Es la reacción más negativa. “No me 
molesten, digan cualquier cosa, qué me importa”.

d) - La “Reacción positivamente dialogante”. Es la 
evangélicamente correcta y rica de perspectivas positivas. El 
Espíritus Santo sigue haciendo cosas nuevas. Todas estas cosas 
influyen grandemente sobre nosotros, pues, en nuestra vida de 
cada día estamos sumergidos en estas cosas. Ante estas cosas 
se resuelven nuestras decisiones y nuestro apostolado, nuestra 
ética, nuestro camino de santificación. 

SIN EMBARGO, esta postura positiva conlleva mucho trabajo. 
Requiere 4 exigencias principales. 

1.	 La búsqueda de un sentido religioso unitario. Ante la 
fragmentación de los varios sentidos parciales de la 
realidad reflejados por los medios de comunicación 
masiva, el sentido religioso unitario para la Iglesia es LA 
PERSONA DE CRISTO, antes que su enseñanza. El da 
unidad a todo lo que existe y sucede en la experiencia de 
la vida. Un sentido que neutraliza la ansiedad destructiva 
de la desesperación que se da por fuerza ante un mundo 
opaco de sentido, ilógico e incoherente (cfr. Aparecida, 41 
y Vat. II, Dei Verbum, 4).



12

En el panorama de un nuevo paradigma teológico, requerido 
por la IV época, tiene el primer lugar la afirmación 
sorprendente, vista bajo nueva luz, del evangelista Juan: Dios 
es amor. San Agustín dice que si San Juan no hubiese dicho 
nada más, al decirnos que Dios es amor, nos habría hecho de 
todos modos el servicio más precioso. Estamos rodeados por 
su amor como pececitos en el agua, decían los Santos Padres. 
En realidad, la imagen de Dios en esta cuarta época ha tenido 
un cambio muy grande, una metamorfosis; desde la II guerra 
mundial y desde el Concilio Vaticano II. No es la misma 

• Día 2 - mañana: DIOS NOS ENVUELVE
CON SU AMOR (una nueva imagen de Dios).

2.	 La re-fundamentación en lo esencial, lo innegociable. 
Cristo hombre y Dios, camino-verdad-vida, imagen visible 
de Dios invisible, plenitud de la revelación divina a la 
humanidad, universalidad de la salvación sin exclusiones, 
los dogmas con la profundización que el Espíritus Santo 
va revelando al pueblo de Dios, los sacramentos, la Iglesia 
garantía de estabilidad en la Verdad y la Bondad, la 
supremacía del amor efectivo a Dios y al prójimo.

3.	 Un nuevo paradigma teológico, es decir, un nuevo marco 
unitario y permanente de pensamiento teológico. Una 
nueva teología. (Ver: Gaudium et spes, del Vaticano II).

 
4.	 Una nueva espiritualidad. Inclusiva, testimonial, dialogante, 

con valoración de la religión “atea” (Ver el Samaritano y 
Mt. 25), en la vida ordinaria.



13

imagen que manejaban nuestros papás y mamás y que todavía 
maneja gran parte de nuestra gente. Aquella era la imagen 
de un dios “bipolar”, por decirlo de algún modo. Un día muy 
bueno, y al otro día, muy furioso y amenazador.

El mensaje del CELAM 1999 motivó y describió este cambio 
de forma dramática. Leamos: “Que este año 1999, año de 
Dios Padre en vista del jubileo 2000, sea un año para espantar 
del alma humana esa caricatura de Dios que tanto daño 
nos ha hecho y nos hace. La imagen de un Dios castigador, 
justiciero, antojadizo, arbitrario…una caricatura, un ídolo”. 
Sorprendentemente, el mismo año, en la audiencia general del 
28 de julio, el Papa Juan Pablo II proclamaba: “el infierno no 
es un castigo de Dios sino el desarrollo de premisas ya puestas 
por el hombre en esta vida”. Y añadió un principio exegético 
novedoso y luminoso; dijo: ”Para describir esta realidad del 
infierno, la Sagrada Escritura emplea un lenguaje simbólico, 
que se precisará progresivamente”.

San Juan evangelista dice que nosotros debemos mirar con 
confianza al día del juicio: “quien teme no conoce el amor 
perfecto”. Demasiado se ha predicado un Dios de temor. 
Nunca yo había oído, hasta el 1999, un lenguaje así sobre la 
naturaleza de Dios, nuestra gente mucho menos.

Pero eso supone enormes cambios mentales y pastorales, 
dentro de mí y en torno a mí. Cambio de mente y de corazón. 
Si Dios es así, yo también debo ser así y reflejar el rostro del 
Padre a los demás. El fruto más preciado de estos Ejercicios 
espirituales podría ser el de querer difundir, con el ejemplo y 
la palabra, esta nueva imagen de Dios en nuestro ambiente, “a 
tiempo y a destiempo”.



14

Esta nueva imagen de Dios supone pensar y predicar que Dios 
es amor infinito, incondicional y gratuito. Supone creer que 
todo lo bueno viene de Él y nada de lo malo viene de Él, nada 
de lo que hace sufrir y morir viene de Él. Supone convencernos 
que Él nos ama siempre; aun cuando estamos pecando, su 
amor perdonador sigue fluyendo sobre mí aun cuando no me 
arrepiente; su amor no cesa de llamar a mi puerta para que 
lo deje entrar y cene conmigo. Abrámosle la puerta al amor 
infinito de Dios.

¡Finalmente, podemos comprender a cabalidad la “parábola 
del hijo pródigo”.

Vamos a recordar brevemente esta bella parábola.

Cuenta Jesús que un padre tenía dos hijos. El más joven exigió 
que el padre le diera dinero porque quería ir a probar fortuna 
y placeres. Se fue al extranjero. Pronto se le terminó el dinero 
y buscó un trabajo. Le dieron un trabajo vergonzoso para un 
hebreo, el de cuidar cerdos. Llegó al colmo de estar a punto de 
morir de hambre, porque el patrón no le permitía ni siquiera 
comer lo que comían los cerdos.

Fue cuando decidió volver a casa, donde su papá. Sabía 
que era bueno, pero él estaba dispuesto a pedirle perdón de 
rodillas y a trabajar en la casa como un trabajador cualquiera. 
¡Era justo, después de todo lo que había hecho! Pensaba que 

• Día 2 - Tarde: LA PARÁBOLA DEL HIJO 
PRÓDIGO (Lc.15, 11 – 24)



15

merecía todo tipo de castigo. Pero, no contaba con el amor 
incondicional y gratuito del padre. El cual, al verlo de lejos, 
corrió a su encuentro, lo abrazó, lo besó al cuello y echó la 
casa por la ventana, haciendo una gran fiesta. “Porque este 
hijo, decía, estaba muerto y ha vuelto a la vida”.

Jesús contó esta parábola para hacernos comprender que así 
es el amor del Padre que está en el cielo, un amor infinito, 
incondicional y gratuito.

El hijo, al volver, razonaba según el metro de la justicia 
humana, el padre, en cambio, reaccionó según el metro de la 
misericordia divina, que es infinita, incondicional y gratuita.

¿Por qué se descuidó esta parábola aun en los ambientes 
más cristianos? Mucho se debió al error de haberle puesto 
un nombre equivocado, que hizo equivocar a todo el mundo 
sobre el contenido esencial; más todavía, tal vez, dependió de la 
mentalidad pecado-céntrica, herencia del Antiguo Testamento 
y de una cultura aislada y lenta a la transformación.

Pero, las nuevas generaciones necesitan que volvamos a la 
fuente refrescante del amor de Dios, infinito, incondicional y 
gratuito. Un precioso río de este manantial es precisamente la 
parábola del “Padre amoroso”, mal llamada, del hijo pródigo. 
Navegando por este río, a los jóvenes se les hace más fácil 
volver a Dios o buscarlo como fuente de vida, terrenal y eterna. 
Son muchos, hoy, que se mueren de hambre, buscan la casa 
del padre y se les hace difícil encontrarla, tal vez, porque les 
hemos predicado a un dios castigador, vengador, arbitrario, 
que manda al infierno cuando quiere, con rabia y con gusto. 
¡Una verdadera caricatura de Dios!



16

• Día 3 - mañana: TODO LO QUE HACE 
SUFRIR Y MORIR NO VIENE DE DIOS.

De él viene solo lo bueno, lo que da vida, a nivel integral. Las 
pruebas, la cruz, el sufrimiento, las desgracias, la muerte no 
vienen de Él, como se ha venido diciendo desde siglos. La 
humanidad, como una niña, ha crecido y va entendiendo cada 
día más y cada generación mejor, la lógica de Dios y de la 
verdad creada. Las desgracias, las enfermedades causan tanto 
más miedo cuanto más se acercan a la muerte. El miedo, en 
definitiva, es a la muerte. Ahora bien, la muerte no la creó 
Dios ni es Él que la manda. Dice el libro de la Sabiduría, al 
capítulo 1, versos de 12 a 16: “no os busquéis la muerte con los 
extravíos…Que no fue Dios quien hizo la muerte ni se recrea 
en la destrucción de los vivientes. Él todo lo creó para que 
subsistiera. Las creaturas del mundo son saludables, no hay 
en ellas veneno de muerte…Pero los impíos con las manos 
y las palabras llaman a la muerte, teniéndola por amiga”. En 
realidad, los sufrimientos, desgracias, enfermedades y muerte 
son consecuencias lógicas de decisiones ilógicas de los seres 
humanos, a nivel individual o social. Todo lo que hace sufrir y 
morir viene de la libertad humana mal usada.

El Apóstol Santiago, en el capítulo 1 y versos de 12 a 18 de su 
Carta, dice que la muerte es consecuencia del pecado, que es un 
deseo mal orientado del propio ser humano. Hoy, entendemos 
mejor que los sufrimientos y la muerte tampoco son castigo 
de Dios, porque la ciencia y la Iglesia luchan para aminorar 
el sufrimiento; ahora bien, la ciencia y la Iglesia no pueden 
estar llevándole la contraria a Dios. Es que una humanidad en 
crecimiento cultural percibe una lógica más fina, como obra 



17

didáctica del Espíritu Santo. El Papa emérito Benedicto XVI, 
a los enfermos que se dirigían a Lourdes, en febrero de 2011, 
dijo lo siguiente: ”Dios nos ha creado para la vida y la felicidad, 
pero la enfermedad y la muerte son fruto del pecado”.

El dolor existe, las desgracias existen, la muerte dramática, 
como la conocemos nosotros existe, sin embargo queremos 
enfatizar que no vienen de Dios sino del mal uso de la libertad 
humana; que a veces es la nuestra, de los familiares, de los 
antepasados.

Creo que tenemos que poner mucho empeño en aclarar esta 
verdad a nuestra gente, porque la convicción anterior de que 
el sufrimiento y la muerte vienen de Dios hace alejar cada vez 
más las nuevas generaciones, las cuales perciben rápidamente 
lo absurdo de este tipo de catequesis.

San Juan Pablo II, el primero de enero de 2005 (cuatro 
meses antes de morir), a la pregunta “qué es el mal”, 
contestó de la siguiente manera: “El mal pasa por la 
libertad humana…Tiene nombre y apellido: el nombre 
del hombre y de la mujer que lo admiten”. Me llama la 
atención el que este santo Papa, en este contexto tan 
específico, no nombre el diablo. Quiere que no seamos 
víctimas de evasiones, para que, como humanidad 
madura, tomemos nuestra responsabilidad según verdad.

• Día 3 - tarde: profundizando la raíz 
del mal. Qué dice la Biblia.



18

¿Por qué la Biblia frecuentemente atribuye el mal a Dios, 
como castigo? Por dos razones. Primera: porque la Revelación 
es progresiva, es decir: según el desarrollo que va alcanzando 
el pueblo hebreo. Como se hace con un niño, al cual se le 
explican las cosas en la medida que las pueda comprender. A 
los tres años, para explicarle un peligro, se le narra el cuento 
de caperucita roja; pero, a los 16 años, para hablarle también 
de un peligro, se le habla de manera directa, sin cuentos. 
También, al niño se le habla en términos de premio y castigo, 
pero, a los 16 años, ya no se usan siquiera esos términos.

Segunda razón: el pueblo hebreo no tenía mucha filosofía, era 
un pueblo de campo. En cuanto a lógica, no tenía el concepto 
de causa segunda, que son el ser humano o las leyes de la 
naturaleza, y todo lo atribuía a la causa primera, que es Dios. 

Nosotros sí conocemos el concepto de causa segunda y 
conocemos la causa de los fenómenos naturales. Sabemos 
que tenemos el libre albedrío y entendemos mejor lo que 
Moisés dijo al pueblo: “Mira, hoy te pongo delante la vida 
y el bien, la muerte y el mal. Si obedeces los mandatos del 
Señor,…guardando sus caminos…vivirás” (Dt. 30, 15-20). 
Si las cosas no nos salen bien, la culpa es nuestra o de otros 
seres humanos; no es por castigo de Dios, sino por lógica 
inmanante. Los problemas de todo tipo que tengamos son 
consecuencias lógicas de decisiones ilógicas. Hemos leído lo 
que dice Santiago en su carta, al capítulo 1, versículos de 12 a 
18. Volvamos a leerlo.

De manera que la Biblia trata el problema del mal de una 
forma “ambigua”; alguna vez, culpa justamente al ser humano; 
otras veces lo atribuye a un Dios furioso y vengativo (Ezequiel 



19

9, 1-6). Afortunadamente, el Nuevo Testamento ya no se 
expresa así. Para una humanidad “niña” (el pueblo hebreo 
joven del Antiguo Testamento), se usa un lenguaje tajante por 
tres razones principales: para inculcar la soberanía de Dios; 
para inculcar la obediencia a Dios; y porque, no teniendo el 
concepto de causa segunda, como hemos dicho, atribuía a 
Dios las desgracias, como castigo suyo.
 
Después de haber conocido la parábola del hijo pródigo, ya 
sabemos que Dios no castiga, no se venga y sus reacciones 
hacia nosotros, aun cuando somos malos, solo son de amor 
misericordioso.

(plan que Cristo abrazó hasta las últimas consecuencias; 
redención y divina providencia).

*** (Ver Quién es Jesús, Apéndice 6, página 80)

--Volvamos a la IV Epoca, que exige un nuevo paradigma 
teológico. Tocamos el tema muy sensible de la Redención.

El plan del Padre siempre fue como el de una madre: querer 
lo mejor para sus hijos, que sean bien portados o no. El 
Verbo del Padre se encarnó en la naturaleza humana, para 
que, usando bien nuestra libertad a ejemplo de El, hombre y 
Dios, creciéramos a su estatura y llegáramos a ser partícipes 
de la divina naturaleza. Dios creador quiso elevarnos a 
ser partícipes de la divina naturaleza, a ser co-amadores. 

• Día 4 - mañana: EL PLAN DEL PADRE
EN LA CREACION



20

Nos creó libres porque solo así podíamos aprender a amar; 
arriesgó que falláramos en el uso de nuestra libertad, como 
en realidad ocurrió: pero, su voluntad de amor no cambió a 
causa de nuestro pecado, siguió con el mismo propósito y, en 
Cristo, restauró la naturaleza humana, para conseguir el plan 
primigenio. Restaurar el inicial proyecto de su Reinado en el 
mundo, una vida humana en amor, justicia, paz, verdad y vida 
fue la tarea de Jesús (cfr. CIC 460. 541). Y así fue: el “octavo 
día” (diría un escritor). Para que la humanidad gozara del día 
luminoso del Señor. La redención se dio cuando, en ocasión 
de la muerte de Jesús, afrontada con el grado máximo de amor, 
el Padre intervino con su providencia divina (CIC 600). Y, “en 
ocasión del delito más grande cometido por la humanidad, 
el asesinado de Jesucristo”, creó la maravillosa realidad de la 
resurrección de Jesús venciendo la enemiga muerte y, por el 
infinito amor humano-divino de Jesús, volvió a llenar de vida 
(salvar = salud-dar) a todos los seres humanos (cfr. CIC. 312. 
608). No se trató de pagar por nuestros pecados, porque el 
amor de Dios es gratuito (cfr. Lc. 15), sino: se trató de producir 
tanto amor cuanto pudiera vencer el egoísmo de los fariseos 
y de toda la humanidad. El amor de Jesús al grado máximo 
venció todo egoísmo productor de todo mal incluyendo la 
muerte. El egoísmo mata, el amor salva. Jesús nos salvó con su 
amor al máximo grado. 

Es mejor decirlo así. No nos salvó, en sí, con su sufrimiento, 
sino con su amor; el grado de sufrimiento de Jesús, aun siendo 
la expresión de su amor, fue circunstancial; en otra cultura 
habría podido ser diferente. Nosotros los cristianos no 
debemos enfatizar el sufrimiento (el viernes santo) a costa del 
amor que, solo, produjo la Pascua de resurrección. “Aunque 



21

diera mi cuerpo a ser quemado, si no tengo amor, nada soy” 
(cfr. ICor. 13). Es decir: se puede morir con el gran sufrimiento 
de la tortura y de la muerte aun sin amor. Entonces, ese 
sufrimiento no vale nada.

¡La verdadera energía salvadora es el amor! Jesús nos salvó 
con su amor, al grado máximo; si las circunstancias hubiesen 
exigido aún más grande sufrimiento, Jesús lo habría afrontado 
con el grado máximo de amor, que él tenía y tiene como fuente 
(ver: la teología del Primado del Verbo Encarnado, del Beato 
fray Juan Duns Escoto).

Nuestro deseo, la ciencia, la Iglesia, y también Dios, quieren 
ir eliminando el sufrimiento; el amor, en cambio, “no pasa 
nunca”. El sufrimiento y la muerte son siempre repugnantes y 
los fueron también para Jesús en el huerto del Getsemaní (cfr. 
Mt. 26, 29).

Esto es importante para nosotros mismos y en nuestra 
pastoral. Una cosa es exhortar a los enfermos a soportar el 
sufrimiento con la paciencia, la humildad con que lo afrontó 
Jesús en la cruz, otra cosa muy diferente es transmitir a ellos 
que ese sufrimiento se los ha mandado Dios y que su salvación 
viene del grado de sufrimiento que tienen que aguantar. 
El cristianismo no es el camino de Dios pavimentado con 
sufrimiento sino iluminado por la victoria final y definitiva del 
amor y de la vida, en la resurrección y en el Paraíso. Cristo ha 
venido a liberar del sufrimiento porque ha venido para liberar 
del pecado (cfr. Lc. 4, 16). ¿Somos ingenuos? No. ¡Somos 
realistas, pero optimistas¡ a partir de hechos incontrovertibles 
del Evangelio y de la realidad humana.



22

A raíz de lo anterior, resulta evidente que la frase de Jesús en 
el Getsemaní “hágase, Padre, tu voluntad” no fue la sumisión 
a un Padre que exigía el pago por el pecado de la humanidad y 
quería ser pagado con sangre, sino la determinación de quedar 
firme en el compromiso de amor tomado en el bautismo (cfr. 
CIC 536), costara lo que costara; porque la perseverancia 
heroica del amor es la que salva (cfr. Mc. 13, 13). Esto es el 
contenido de lo que decimos también con el Padre nuestro 
(“hágase, Padre, tu voluntad”) y nosotros repetimos tantas 
veces en las circunstancias dolorosas.

¡Cuántas expresiones “equivocadas” de nuestra gente, en los 
momentos más dolorosos!

Al visitar a una madre que perdió a su niño, decimos 
piadosamente: “Qué vamos a hacer, señora, hay que hacer la 
voluntad de Dios que ha dispuesto así”. “Le había llegado su 
hora”, queriendo decir que fue Dios quien mandó esa muerte. 
También decimos: “no se mueve hoja sin la voluntad de Dios”, 
queriendo decir que todo viene de Dios, también el crimen del 
despale del Mato Groso o de nuestros bosques. La voluntad de 
Dios es solo una: tener un proyecto de amor y quedar fieles 
a ese proyecto de amor, lo demás viene del maligno. En el 
huerto del Getsemaní, Jesús le dijo al Padre: me comprometí 
a acoger tu voluntad de re-instaurar tu reinado en el mundo 
para la vida de mis hermanos, y ahora sigo fiel a este proyecto 
de amor, cueste lo que cueste, Padre.

• Día 4 - tarde: “HAGASE, PADRE,
TU VOLUNTAD”, (hágase tu Plan de amor)



23

Es oportuno notar que los diferentes conceptos que se nos 
han transmitido, al respecto, en la visión teológica tradicional 
(que Dios exige el pago por nuestros pecados, la satisfacción 
vicaria, etc.) no son dogmas, sino explicaciones del dogma 
de la redención, según las exigencias y las posibilidades 
de conocimiento del tiempo. Tampoco son dogmas las 
explicaciones que estoy dando, pero son explicaciones que 
nuestra época ya puede comprender como más lógicas y, lo 
que es más importante, nos hacen comprender mejor que 
Dios es amor infinito, incondicional, gratuito, tal como está 
expresado en la parábola del padre amoroso (mal llamada “del 
hijo pródigo”). El actual arzobispo de San Salvador, al referirse 
al martirio del P. Rutilio Grande, dijo: ”no es que la voluntad 
de Dios fue la de ver morir al P. Rutilio de forma macabra, 
ni mucho menos a su Hijo” (Carta pastoral sobre el martirio, 
2017). Estas afirmaciones no son dogmas, pero indican una 
sensibilidad nueva. Muy distinta de la que expresaba San 
Leonardo de Puerto Mauricio, en 1700. He aquí un trozo de 
su prédica en Viernes santo:”¿qué es lo que condenó a Jesús a 
una muerte tan atroz? ¿Fueron Pilato, los escribas y fariseos? 
No, hermanos míos, no. Fue la justicia divina. El salvador 
bondadoso agonizaba colgado en el aire de tres clavos, 
derramaba sangre por todas partes; su tierna madre lloraba al 
pie de la cruz, gemían todos los ángeles, pero la justicia divina, 
sin dejarse conmover, repetía “¡todavía no!”.

Hay que preguntarse: ¿Cuál de las dos expresiones (la del 
arzobispo de San Salvador y la de San Leonardo) concuerda 
mejor con la parábola del hijo pródigo y la sensibilidad de 
las generaciones de esta IV época? (Ver la recomendación al 
clero, de Benedicto XVI, 2007, como en la charla del día 1 por 
la tarde, de estos EE).



24

Es lo que hizo morir a Adán y Eva, a Abel y a Jesús, y nos 
hace morir a nosotros, en la vida ordinaria de cada día y al 
final. El pecado no es cosa misteriosa, es un nuestro deseo mal 
controlado, y todo conocemos su desarrollo y su trayectoria 
lógica de muerte. Santiago lo dice de la manera más clara 
(St. 1, 12- 18). Adán y Eva iniciaron el des-orden del pecado, 
concibiendo el deseo desenfrenado de ser iguales a Dios. 
Quisieron constituirse en principio de moralidad, a la par 
de Dios. Eso es lo que pretendemos nosotros también, más o 
menos conscientemente. El disparate madre, origen de todos 
nuestros problemas y fracasos. 

Desde el ADN de Adán y Eva siguió una cadena de des-órdenes. 
Nosotros también entramos y aportamos en esa cadena. Ahora 
bien: cuando hay des-orden las cosas no funcionan. Y con 
el des-orden del pecado no funcionaron el amor, la justicia, 
la verdad, la perseverancia y la vida. El Reino de Dios se iba 
desmoronando. Por este des-orden entró el sufrimiento y la 
muerte en la creación (cfr. Rom 5, 12); los cuales no son castigo 
de Dios sino consecuencia lógica de decisiones ilógicas. Hasta 
que Cristo, que todo lo hizo bien, modelo humano y Dios, se 
puso “visiblemente” al frente de todo lo creado y reordenó la 
Historia humana (recapituló en él todas las cosas), venciendo 
todo mal, incluyendo al enemigo número uno de Dios que 
es la muerte. El ser humano pudo retomar el camino de la 
verdad y de la vida, en la tierra y en el cielo. Y supo que Dios, 
lejos de ser la causa de nuestro sufrimiento y muerte, “llora” 

• Día 5 - mañana: EL ANTI PLAN, ANTI REINO,
ANTI REALIZACION HUMANA: EL PECADO



25

con nosotros cuando nos encontramos en el sufrimiento y en 
la agonía de la muerte.

Los antiguos hebreos se equivocaban cuando pensaban que 
los sufrimientos y la muerte eran castigo de Dios, porque no 
conocían tantas cosas. Nos equivocamos nosotros también 
cuando pensamos lo mismo, y con más responsabilidad. 
Hoy, el que dice que los problemas que tenemos a causa del 
cambio climático son castigos de Dios, da lástima por su 
ignorancia o, tal vez, por su pereza o evasión. Santiago describe 
magistralmente la causa del pecado y también su dinámica 
mortal. Nace un deseo, me doy cuenta que va hacia un bien 
no apropiado, le doy alas, él arrastra y seduce mi voluntad la 
cual aprueba; si continúa la trayectoria me lleva a la ruina, 
muerte de todo tipo, a menudo, hasta la muerte física (cf. St. 
1, 12 – 18).

Al inicio, la dinámica del deseo es normal: Dios ha creado 
miles de millones de bienes, y son todos para llenar nuestras 
necesidades y llenarnos de felicidad, así que espontáneamente 
nuestros deseos van hacia estos bienes; sin embargo, somos 
limitados y no podemos con todos los bienes y no los 
necesitamos todos, tenemos la inteligencia y la voluntad para 
discernir cuáles bienes necesitamos y decidimos tomar, siempre 
según la voluntad de Dios manifestada en la conciencia, en la 
ley natural, en los mandamientos, sobre todo en la enseñanza 
de Jesucristo. Cuando prescindimos de la voluntad de Dios es 
cuando nos des-ordenamos y morimos.

“¡Esto es matemático!” Funciona como causa y efecto, acción y 
reacción. Dios perdona, pero la naturaleza no perdona. Señor, 



26

Dos instrumentos: LA MISERICORDIA DIVINA Y LA 
PENITENCIA HUMANA.

Lograré salir acogiéndome a dos realidades: una divina y una 
humana. La primera es para todos, la segunda es personal.
LA MISERICORDIA DIVINA. 
 
Juan Pablo II, en la encíclica “Dives in misericordia”, en 
continuación de la Biblia, dice que la misericordia es una 
potencia especial del amor de Dios, que prevalece sobre 
el pecado y la infidelidad del pueblo elegido. Es como lo 
máximo del amor de Dios, en el que florece la compasión y el 
perdón para todas sus criaturas, aun hacia el más miserable en 
todo sentido. De hecho, la traducción latina de esta realidad 

• Día 5 - tarde: CÓMO SALIR
DEL ATOLLADERO DEL PECADO. 

estoy clarísimo ahora de dónde vienen mis sufrimientos, los 
del mundo y de dónde viene la muerte. Y ahora siento la carga 
de todos los desvíos que he causado, los sufrimientos, la muerte 
que he causado a lo largo de mi camino por esta vida, en la vida 
ordinaria de cada día. Pido perdón a Ti, creador de todos los 
bienes, por haberlos manipulados con egoísmo, soberbia, por 
concupiscencia, por falta de auto control. Gracias por tu luz, el 
día de hoy; ahora sé el tipo de combate que me corresponde. 
Controlaré mis deseos y mantendré a raya aquellos que van 
mal orientados. Recordaré las tentaciones que tuvo tu Hijo 
Jesucristo y cómo las venció. Caigo mejor en la cuenta que las 
tentaciones son cosa seria y se fraguan dentro de mí.



27

maravillosa es MISERI-COR-DAR (= dar el corazón al 
miserable: misericordia). Es la potencia que restaura la alianza 
de Dios con su pueblo, borrando la culpa y la pena de todo 
pecado, comunicando nueva gracia y nueva vitalidad. Nos 
preguntamos: ¿se puede hablar de justicia divina? Mejor no; 
porque viene espontáneo ponerla a la par de la justicia humana. 
La cual, aun entendiéndola como acto sanador, y así debe ser, 
la justicia humana tiende a ser simétrica, tanto cuanto, tanto 
pecado tanto castigo, tanta pena; la Justicia divina en cambio, 
en realidad es misericordia divina (Papa Francisco). En esta 
equivocación estuvo el desafortunado punto de partida del 
CUR DEUS HOMO de San Anselmo; que ha “maleado”, por 
decirlo de alguna manera, nuestra teología tradicional. Dios, 
decía San Anselmo, quería ser pagado DE CONDIGNO por la 
ofensa infinita del ser humano. Pero esto no puede ser, porque 
“la misericordia de Dios es eterna” (cfr. SaL. 146). La palabra 
hebrea es RAHAMIM, amor de entrañas: es el amor de la 
madre, a la que se le hace simplemente innatural rechazar 
el fruto de sus entrañas. “Los hijos nacen perdonados”. Otra 
palabra que en la Biblia acompaña RAHAMIM es HESED, que 
significa fidelidad. Dios tiene amor de entrañas y siempre es fiel 
a este amor (cfr. Sal- 27. 10: “Aunque mi madre …”). Está en la 
naturaleza de Dios perdonarnos gratis. En este sentido, Jesús 
nos ha salvado, no pagando por nosotros sino abriéndonos 
los ojos y aplicándonos la misericordia perdonadora del Padre 
(Parábola del hijo pródigo). Dios perdona porque así lo quiere 
y lo puede sin ningún problema.

El regalo de Dios, pues, allí está: el medio fundamental 
para salir del atolladero del pecado es acogerse a la gracia 
perdonadora de Dios. Con el arrepentimiento y la oración de 
perdón, expresando así la conversión de la voluntad.



28

LA PENITENCIA HUMANA
(auto corrección, entrenamiento, producción de amor)

El otro medio corresponde a nosotros. Somos personas libres, 
por tanto, a nosotros corresponde decidir si acoger la gracia del 
perdón, o bien, quedarnos indiferentes ante ella. Si decidimos 
acoger el regalo, es natural que hagamos algún signo positivo 
para expresar nuestra libertad y la conversión de nuestra 
voluntad. Jesús nos proporciona signos sacramentales. El 
sacramento del perdón. Arrepentimiento, reparar los daños, 
propósito de enmienda y un programa de penitencia. Hacer 
un serio programa de penitencia quiere decir que también 
nuestro arrepentimiento quiere ser fiel; como fiel es el amor 
de Dios por nosotros. 

Señor, de verdad quiero ser una nueva criatura y entonces voy 
a hacer un serio programa de penitencia.

Pero, ¿Por qué hacer penitencia si el perdón es gratuito? En 
efecto, no es para pagar a Dios por nuestros pecados. Hay que 
hacer penitencia por varios motivos. La palabra “penitencia” 
es la traducción de la palabra griega “metanoia”, que significa 
“cambio de mente”. Ahora bien, siempre necesitamos cambiar 
nuestra mente, que ha aprendido a inclinarse al desorden del 
pecado. Otro gran motivo es que siempre que pecamos, nuestro 
ser se desordena, se contamina, sus procesos sicológicos 
se inclinan a repetir más fácilmente el pecado, el mismo 
desorden, con la mente y también el cuerpo. Continuamente 
necesitamos corregir, purificar, sanar la infección. Y este 
proceso de reordenamiento se da actuando “contrario modo” 
a las inclinaciones desordenadas. De tal cuenta, los ayunos 
de varias formas, los sacrificios de varia índole hechos por 



29

fidelidad al deber, al amor, y las renuncias aun “artificiales“ 
tienen sentido. Solo un tipo de sacrificio y renuncia no tiene 
sentido, el de sufrir para pagar a Dios por nuestras ofensas. 
Lamentablemente esta parece ser la motivación más común 
que se les da a los actos de penitencia y a los sacrificios. El 
perdón de Dios es gratuito, no necesita ser pagado.

Por otra parte, la ascética sí tiene sentido. Ascesis, de ásquesis 
= entrenamiento, será siempre necesaria para educar nuestras 
reacciones hacia un fin correcto. Como hace el atleta: todas 
las mañanas corre muchos kilómetros para que al final del 
mes, cuando será la competencia, esté en capacidad de hacer 
el esfuerzo adecuado para vencer. Hay que entrenarse para 
conseguir reflejos condicionados apropiados. Y si el atleta lo 
hace por una corona que se marchita, ¿cómo no hacerlo para 
conseguir la corona eterna? (cfr. ICor. 9, 25). Hay un motivo 
más para que hagamos penitencia con sacrificios “artificiales”, 
como el ayuno, por ejemplo: es el gesto simbólico de amor. 
Por ejemplo: una madre que emprende un largo viaje a pie, 
hacia un santuario, para obtener la curación o conversión 
de un hijo enfermo o extraviado. Esta madre, a su manera, 
quiere expresar, para sí misma, para los demás y para Dios, 
que la salud de su hijo vale más para ella que el sacrificio de 
su cansancio; es un gesto artificial pero es una motivación de 
amor profundo y puro. Dígase lo mismo de los ayunos, de 
los largos rezos de rodillas, y otras cosas, que hacemos para 
obtener la curación de un ser querido. Todo es producción de 
amor, ¡todo, por tanto, está lleno de sentido! Estos sacrificios 
no valen por el sufrimiento sino por ser producción de amor.

Señor, cuando sea necesario, estoy decidido a sufrir, sea para 
cumplir con el deber como para ayudar a los hermanos y 



30

Los votos y el voto de obediencia.

Los votos religiosos van a la raíz del bautismo y constituyen 
el compromiso de seguir a Jesús camino verdad y vida, con 
su misma forma de vida. Cuando el compromiso es público y 
definitivo se vuelve oficial; eso significa que la Iglesia cuenta 
con ese compromiso en la dinámica de su evangelización. 
Faltar al compromiso acarrea daños y alteración en la dinámica 
eclesial. La Congregación religiosa a la que se pertenece sería 
el área eclesial más afectada.

En las 3 áreas del poder, del tener y del placer, es donde el ser 
humano se integra o se desintegra, porque, al fin y al cabo, 
todo es cuestión de amor o bien de egoísmo. Obviamente, con 
la fidelidad a los votos se alcanza la madurez humana, pues, 
según el gran sicólogo norteamericano Allport: la madurez 
humana es la armonización de todas las facultades en torno a 
un proyecto de amor.

• Día 6 - mañana: EL SEGUIMIENTO DE
JESUS (los votos, el voto de obediencia)

hermanas que se encuentren en dificultad. Pero también, 
estoy animado a hacer sacrificios para convertirme en un 
instrumento de bien, educando mi voluntad e incluso mi 
sentimiento, para que en todo momento yo sea un hacedor 
de bien, y por tanto, de tu santa voluntad. ¡Que no sea una 
persona dejada, perezosa, acomodada, superficial y árida de 
amor!”.



31

Los votos religiosos son la triple expresión de la única 
consagración a Dios. No son tres cargas jurídicas. Son 
consagración a Dios y a los hermanos y hermanas del mundo, 
con preferencia explícita a los más pobres. En Guatemala, 
se nos hace más fácil relacionar este sacrificio agradable a 
Dios con la urgencia de liberar a los oprimidos de todos los 
pecados, con el amor preferencial a los pobres. Son ellos, los 
pobres, que más sufrirán por nuestra infidelidad a los votos. 
Como el buen samaritano apartó los afectos familiares, dio 
su dinero para socorrer al herido y obedeció de esa manera a 
Dios que quiere que se ame al prójimo, así tenemos que hacer 
hoy nosotros en C.A. Los pobres son una muchedumbre y no 
podemos malgastar energías.

Los votos también son el suporte para ayudar a la persona 
para que se desarrolle al máximo, manejando a la manera de 
Jesús las 3 áreas base de su ser: el área del placer, del tener y 
del poder.

Una nota interesante: la persona consagrada no se compromete 
a NUNCA PECAR (porque no está confirmada en gracia), 
sino, se compromete a SIEMPRE LUCHAR PARA NUNCA 
PECAR; y si faltare, se compromete A SIEMPRE LEVANTARSE 
PARA SEGUIR LA LUCHA, HASTA LA MUERTE.

LA OBEDIENCIA (en armonía con la verdad)
El voto de obediencia es el compromiso, oficialmente 
expresado, de hacer siempre la voluntad de Dios, con la ayuda 
de la mediación de la Comunidad y de los superiores. Se trata 
de adquirir la actitud de Jesús, el cual siempre obedecía al 
Padre: “Aquí estoy para hacer tu voluntad”.



32

Es servir con libertad y amor, como el servicio de una madre. 
¿LA LIBERTAD? Es aceptar y hacer la voluntad de Dios por 
iniciativa propia; por tanto, la persona consagrada escoge las 
mejores condiciones de libertad. Jesús nunca hizo su capricho, 
nunca hizo el mal y fue así el ser humano más libre de la 
historia.

No se trata de obediencia ciega sino bien iluminada; para eso, 
se trata de una obediencia dialogada y bien consciente, donde 
la última palabra de discernimiento es de los Superiores. 
Eso sí, la ultimísima palabra es de la propia conciencia, 
responsabilidad definitiva de cada persona. Una obediencia 
humilde y de fe, pues se trata de obedecer a Dios.

¿Cómo conjugar las relaciones comunitarias de cada día? 
“En lo necesario y seguro: unidad; en lo segundario y 
dudoso: libertad; en todo: caridad”. Es una fórmula que, si 
bien aplicada, evita convertir a la Comunidad religiosa en 
una convivencia infantil, dependiente de una autoridad que 
adquiere un carácter despótico y arbitrario. La Jerarquía en la 
Iglesia es en función del pueblo cristiano, no viceversa (L. G. ); 
análogamente hay que decir de la autoridad en la Comunidad 
religiosa.

Hoy se habla de “realización personal” también dentro de 
la Comunidad religiosa. Es realizar el ideal, la proyección 
que cada uno ha hecho de sí mismo, en metas, objetivos, 
estrategias. Ojalá todo sea bien entendido, a la luz de la 
coherencia al compromiso solemne que se ha asumido: de 
querer santificarse poniéndose en mano de la Congregación, 
como es simbolizado en el gesto de la profesión. De otra 



33

manera, se absolutiza lo propio y se relativiza el amor, que es 
dar vida a los demás.

No es fuera de lugar, recordar que el primer pecado fue de 
soberbia, que fue pretender ser uno mismo el criterio de la 
bondad y de la verdad. La humildad y el amor deben ser los 
imprescindibles acompañantes de la obediencia, para que 
lleve al verdadero seguimiento de Jesús.

Pobreza, en el lenguaje religioso especialmente, es palabra 
ambigua. Miseria, falta de lo necesario, austeridad, pobreza 
moral (pobres los ricos) son las palabras con diferentes 
significados de pobreza. Aquí hablamos de POBREZA 
EVANGELICA, la virtud cristiana de la cual queremos hacer 
voto. Es la pobreza de los anawim, del resto de Israel, de las 
tres virtudes que practicaron los desterrados en Babilonia: 
confianza en Dios, humildad y solidaridad mutua. Es el 
“espíritu de pobre”, los “bienaventurados pobres en espíritu” 
(los que tienen el espíritu de los anawim). La pobreza de Jesús, 
quien vive humilde y austeramente, y se solidariza con los 
pobres sociológicos (Lc. 4, 16ss), estratégicamente. Jesús hizo 
una opción preferencial por ellos, según la “lógica de Dios”, 
solidarizándose con su causa (ver: Mensaje CELAM 1999 y 
Sollicitudo rei socialis, 39).

El que hace voto es el que abraza la pobreza evangélica para 
socorrer a todos, pero poniendo en primer lugar a los pobres 
sociológicos. Así que cuando hablamos de pobres no seamos 

• Día 6 - tarde: VOTO DE POBREZA



34

ambiguos, trastornando el evangelio. Jesús se preocupó 
también por los ricos, ciertamente, pero, de otra manera; a 
ellos los invitaba a solidarizarse con los pobres (ver: la parábola 
del rico epulón, el juicio final, etc.). La tarea nuestra pues es 
personal y social.

En la práctica ¿qué es la pobreza, a nivel personal, de la cual 
hacemos voto? Es vivir de lo necesario. ¿Qué es lo necesario? 
Todo y solo lo que necesito para vivir y servir, a todo mundo 
pero en primer lugar a los pobres sociológicos. Pobre es 
también quien cuida de las cosas de la casa, el que apaga las 
luces no necesarias, que usa el agua sin desperdicio y lucha 
contra la “conectopatía” (=obsesión por estar conectado, o 
sea: en-redado). Muy importante: pobre, en una Comunidad 
religiosa, es el que gasta lo necesario y da cuenta de lo gastado; 
y el que da a la Comunidad lo que recibe, pudiendo recibir de 
la Comunidad todo lo que necesita.

Sobre todo es asumir la causa de los pobres. Por allí pasa el 
martirio “in odium fidei” (Mons. Romero, P. Tulio Maruzzo y 
su catequista Obdulio Navarro, y cientos de otros).

Solidaridad: caridad ASISTENCIAL, PROMOCIONAL, 
ESTRUCTURAL (ésta es la caridad más eficaz y hoy más 
urgente).

Al respecto: en C.A. la incertidumbre, ante la historia que 
nos desafía, obliga al religioso a una espiritualidad más 
auténticamente teologal y a recuperar esa contemplación 
que en ciertos ambientes eclesiásticos parecía alienante (ver: 
Puebla 252). Uno podría renunciar a “esta subida al calvario” 
de la solidaridad con los pobres, entonces, significa que 



35

se ha estancado en el proceso de tender coherentemente al 
seguimiento de Cristo, quien se entregó desnudo en los brazos 
del Padre. Pobreza y despojo (interior y exterior) son términos 
correlativos en el evangelio. Francisco de Asís es el modelo.

Es la promesa de vivir los bienes sexuales de la forma como 
los vivió Jesús, es decir, con una sobre abundancia de amor, 
fijados en el Absoluto y en el servicio a toda la familia humana, 
priorizando a los pobres.

Desde un principio, hay que notar que el no uso de la 
genitalidad y de la afectividad conyugal y de todo lo que a 
ello conduce no afecta la madurez sexual ni la madurez 
humana. Lo que afectaría a la madurez sería el uso egoísta de 
las facultades sexuales. Así que con derecho se puede afirmar 
que Jesús era maduro sexualmente y, en su personalidad, era 
el más maduro de los seres humanos. Pues, la madurez es 
ordenar las facultades hacia el amor.

Recordemos algunas definiciones. 

MADUREZ AFECTIVA: capacidad de establecer relaciones 
equilibradas (según la Creación y la sana naturaleza) con las 
personas, los animales y las cosas.
MADUREZ HUMANA: armonía de todas las facultades y 
energías de la persona en torno a un proyecto de oblatividad, 
de amor (Allport).

• Día 7 - mañana: LA CASTIDAD



36

CASTIDAD: virtud de usar las facultades sexuales 
ordenadamente, dentro de un proyecto global de amor 
(castidad conyugal, juvenil, de soltero, religiosa\o…).

CASTIDAD RELIGIOSA: virtud por la que todas las facultades 
sexuales están ordenadas hacia un proyecto de vida que, como 
el de Jesús, prevé el ofrecimiento a Dios de todo lo que es 
propio de la vida conyugal (la maternidad-paternidad), para 
una dedicación integral a la construcción del Reino.

Es importante tener presente todo lo anterior para estar 
claros, especialmente al momento de la tentación. Estar 
conscientes que, lejos de ser personas “raras”, somos tan sanos 
y en armonía con la realidad como para atrevernos a seguir 
el mismo proyecto de vida que tuvo Jesús. No complejo de 
inferioridad ni de superioridad, sino la voluntad de querer 
ofrecer a los hermanos del mundo un humilde servicio para 
la búsqueda del Absoluto.

ALGUNOS MEDIOS: una Comunidad religiosa acogedora 
y, posiblemente, un trabajo satisfactorio. Tal vez, en la 
Comunidad, se podrá ser amigo (a) con pocos, pero 
hermano(a) hay que serlo con todos. Leer vidas de santos, 
sacramentos, oficio divino, visita al SS., Rosario.

Dominio de la afectividad: inclinaciones naturales (instintos) 
que no se vuelvan pasiones. Actualmente, una importancia 
especial tienen los medios tecnológicos de comunicación; 
cuidado a la conectopatía (adicción a estar conectado). Dijo 
el gran predicador dominico Bossuet: “Custodien los sentidos 
si quieren ser verdaderamente vírgenes”. Finalmente: cultivar 
el ideal de la santidad; no como aureola sino como vida vivida 



37

La Fraternidad, espejo de la Trinidad. ¿En serio? Lo grande 
que la gente quiere ver en nuestras Fraternidades tal vez es 
un signo de eso. Recuerda concretamente los comentarios que 
has oído de la gente sobre tu Fraternidad. La Fraternidad para 
la fraternidad, en la vida ordinaria, en cada acto de la vida 
cotidiana.

“Que sean uno, Padre, como yo y tú somos uno”. “Yo salí de 
Dios y vine al mundo; ahora dejo el mundo y vuelvo al Padre”. 
Salió de la Trinidad y a la Trinidad volvió. Habla de su persona 
humano-divina. La Trinidad divina que crea al ser humano a 
su imagen. Venimos de la Trinidad y a la Trinidad volvemos. 
La Trinidad es nuestro origen y nuestro punto de llegada. 
La unidad con Dios y entre nosotros. Todos venimos de la 

• Día 7 - tarde: LA FRATERNIDAD
(COMUNIDAD) RELIGIOSA

como Jesús, haciendo el bien de la manera más intensa y eficaz 
posible.

Para la castidad, más que para otras virtudes, es necesario 
cultivar una atmósfera espiritual, en la que se corten con 
decisión las motivaciones contaminadas, que sean medio 
carnales y medio espirituales (Mt.18, 8). Querer llevar la gente 
a Dios, no a nosotros.

Para muchos de nosotros, aquí está el martirio. Podemos 
cumplir con el ideal de los primeros cristianos; martirio lento, 
pero verdadero testimonio heroico de vida.



38

trinidad familiar y en ella crecemos. En la Fraternidad religiosa 
vivimos y crecemos como en la familia y en la Trinidad.

En realidad, las virtudes que subyacen a los tres votos son 
los medios necesarios para la fraternidad. Eso dice que 
fraternidad no es igual a camaradería. La fraternidad es amor, 
la camaradería puede no tener nada de amor (sucede que el 
“amigo” mata al amigo).

Dios me dio hermanos. La Fraternidad religiosa debe ser espejo 
para la fraternidad universal y cósmica. Todo es precioso lo 
que salió de las manos del Padre creador y todo constituye 
una grada para subir a él. Pero la criatura humana es toda 
la escalera, sin amor a ella no hay subida. La Fraternidad es 
un concentrado de esta escalera. Hemos sido creados para 
convivir y compartir, no para competir.

La persona se realiza solo en relaciones de calidad, relación de 
comunión, para realizar el Reino de Dios. La gracia supone la 
naturaleza y la naturaleza del ser humano es ser hermano.

Para poder crecer en la Fraternidad se necesitan tres 
condiciones básicas, que se vuelven 3 destrezas. La Inclusión: 
aceptar y ser aceptado. El Control: necesidad de influir y 
dejarse influir, respetando siempre la libertad del otro. El 
afecto: valoración, necesidad de amar y ser amado. Cuando 
estas necesidades son negadas, la persona experimenta vacío, 
mal humor, agresividad, autoritarismo, murmuración, envidia, 
inmadurez afectiva, conflictos sin salida (discernimiento 
vocacional). Las necesidades no se subliman, apaciguan, 
superan ignorándolas, sino reconociéndolas, aceptándolas 
y satisfaciéndolas. La Fraternidad religiosa se construye 
en la medida que se va estableciendo en torno a los valores 



39

que constituyen el sentido último de la vida y la razón de 
la existencia. Junto a todo esto, hay que cultivar la propia 
identidad, y esta se cultiva en la interioridad, en el silencio y 
en la comunicación de calidad. Casi da miedo pensar que en 
la medida que uno sabe estar solo, puede aspirar a “perderse” 
en una Fraternidad. La Fraternidad no debe ser espiritualista 
(que ignora la realidad humana) ni sicologista (que se reúne 
en función de afinidades…). Finalmente, hay que dar una 
importancia especial a la corrección fraterna. Es la crema de 
la caridad, que es la crema de la Fraternidad.

La última palabra, pero no la menos importante. La corrección 
fraterna (Mt. 18, 15ss). Por preocupación y con respeto, 
haciendo la verdad en la caridad. No es fácil porque somos 
débiles sicológicamente. Si en una Fraternidad nadie se dice 
nada, no es por respeto al hermano(a), sino por miedo y, peor 
aún, por desinterés…¡que me importa si el hermano(a) se 
pierde!

Todos queremos realizarnos; todos queremos ser “grandes”; 
en la Fraternidad encontramos el camino a la santidad; lo cual 
realiza y hace grandes porque lleva a ser partícipes de la divina 
naturaleza trinitaria. 

¡ALABADO SEA DIOS!

NOTA

Además de los señalados, hay dos apéndices más: el número 5, 
página 75, sobre el discernimiento; y el número 7, página 84, 
sobre una conferencia dada a Sacerdotes, que resulta ser una 
especie de resumen de muchos temas tratados en estos EE.



40

APENDICES

Apéndice 1. PARA MEDITAR

Introducción, El recogimiento (si hay)

“Ser persona de Dios o persona dispersa, esta es la cuestión”. 
Cristo es el modelo. Jesús estaba en mil lugares, pero siempre 
consigo mismo: con su compasión hacia los débiles, con su 
preocupación por enseñar, con su levantarse de noche o de 
madrugada para estar a solas con el Padre (Mt. 14, 23; Lc. 6, 
12).

Sus acciones tenían siempre una finalidad constructiva, sus 
palabras tenían siempre mucho sentido.

No era un santulón, pero tampoco un hombre disperso. Nos 
puede suceder que destruimos una buena charla o una buena 
conversación por contar un chiste de doble sentido; por no 
hablar de descontroles mayores. No es necesario levantarse 
de noche para rezar maitines pero sí nos hace falta visitar el 
Santísimo, durante el día. Nos hace falta rezar algunas horas 
del Oficio divino, nos hace falta participar en la Misa con 
sosiego y poniendo el corazón en lo que estamos haciendo, 
viendo y diciendo.

Hagámonos un programa escrito, esencial y posible: lo 
necesitamos, para dar calidad a nuestra vida de personas 
cristianas, delante de Dios y de la gente; a la que hace mucho 
bien vernos actuar así.



41

PARA MEDITAR:

Ex. 3, 13: “Yo soy aquel que los acontecimientos se encargarán 
de decir quién soy”; Mt. 1, 21-25; Lc. 2, 21; Jn. 1, 42 y 10, 3. 
Ger. 1, 5; Is. 45, 1 – 8.

¿Tengo siempre presente mi realidad humana, mi infancia con 
sus heridas, mi adolescencia y un sincero arrepentimiento por 
la historia de mi pecado? Así, mi vida sigue construyéndose 
sobre buenos cimientos de “bondad y verdad”.

1. Mañana: mi cielo personal 



42

PARA MEDITAR:

¿Qué impresión te causa esto de las épocas? ¿Te ayuda a 
ubicarte y a moverte mejor en la realidad social y eclesial? 
¿En qué sentido? ¿En cuáles temas debo cambiar mi manera 
de ver las cosas, de mi pensar teológico y de mi actuar en la 
vida espiritual ordinaria? Voy deshojando el evangelio de San 
mateo, deteniéndome donde Jesús pide cambios radicales, en 
el pensar y en el actuar religioso. Rom. 1, 5; 1, 23-32; 2, 14-15.

1. Tarde: mi cielo socio-cultural



43

PARA MEDITAR:

Vuelvo a leer pausadamente y con atención la parábola del 
padre amoroso (del hijo pródigo). Describo mis impresiones 
como si tuviera que contarlas a alguien de confianza. ¿Me 
siento más el hijo menor o más el hijo mayor? Y ¿cuánto me 
parezco al padre? ¿Quiero llegar a ser así, primero con los 
hermanos más cercanos y, después, con todo el mundo? Hago 
una oración sincera según sea mi respuesta. ¿Qué entiendo 
por amor incondicional y gratuito de Dios? ¿Qué cambios 
suponen en mi visión teológica tradicional? ¿Y en mi vida 
espiritual y ascética? Pasaré un buen tiempo deshojando 
el evangelio de San Lucas, buscando confirma de estos dos 
adjetivos, incondicional y gratuito. 

2. Mañana: Dios es solo amor



44

PARA MEDITAR:

¿De verdad me siento abrazado(a) por Dios, con ternura como 
el hijo pródigo? ¿Tengo todavía miedo? ¿Miedo a qué? Tengo 
que darle nombre a mi miedo. Dios es infinitamente noble y 
puede perdonarme sin tener que yo pague algo. De verdad, 
su amor es gratuito. El quiere, lo puede, lo hace así, gratis e 
inmediatamente (Is. 6, 7-8). Él tiene amor de entrañas, como 
una madre, pero con capacidad infinita de amar. Rahamim 
(amor de entrañas) y hesed (fidelidad al amor de entrañas) son 
palabras imborrables e inseparables; porque su misericordia 
es eterna (salmos 135 A y B). Dios, infinitamente más allá de 
nuestra imaginación, nos ha creado y sigue nuestro desarrollo 
con cuidado personalizado, aunque siempre respetando 
nuestra libertad, pero también con capacidad de seducirnos. 
Vuelve a leer la parábola del hijo pródigo (con la aclaración 
hecha arriba): ese padre dejó libre al hijo, arriesgando, no 
mandó problemas al hijo como castigo, lo acogió con abrazos, 
besos y una gran fiesta, ni le preguntó nada. Leer también 
la parábola de la oveja perdida (Lc. 15). Haz el ejercicio de 
alejar el temor, el miedo a Dios. El único miedo que debemos 
tener es el de perder a Dios, por atrasarnos en “volver a la 
casa”, por nuestra indiferencia al amor a los hermanos. Que 
Dios nos está esperando con los brazos abiertos y con fiesta 
lo dijo Jesús; y él es la imagen visible de Dios invisible. Si el 
hijo pródigo hubiese tenido miedo al padre, no habría vuelto 
a casa; probablemente, a muchos no les nace volver a la fe 
cristiana porque tienen la imagen de un Dios castigador. Jn. 
12, 47: “He venido a salvar (=salud–dar) no a condenar”.

2. Tarde: El hijo pródigo (el padre amoroso)



45

PARA MEDITAR:

Vuelvo a leer el texto y las citas del tema y las interpreto con 
la nueva clave, aplicando todo a mí mismo. Después de la 
reflexión sobre cada texto, hago una oración prolongada, que 
me salga del corazón. ¿Prefiero esta nueva imagen de Dios o 
la antigua? ¿Por qué? Doy la respuesta “en espíritu y verdad”.

Me pongo a deshojar uno de los evangelios y lo interpreto, 
saboreándolo, con esta clave.

Me siento cómodamente y, cerrando los ojos, me sumerjo en 
esta nueva imagen de Dios. El Espíritu Santo hace nuevas cosas 
y nuevas las cosas. “Yo soy aquel que los acontecimientos dirán 
quién soy”. La palabra hebrea Yavé tiene sentido de futuro. 

3. Mañana: lo que hace sufrir
y morir no viene de Dios



46

PARA MEDITAR:

Llamo a la memoria cómo, en mi pueblo, la gente expresa su 
solidaridad a una madre a la que acaba de fallecer un\a niño\a 
(recordar frases precisas).

¿De dónde viene el sufrimiento y la muerte? Llamo a la 
memoria algunas desgracias que han ocurrido a mis vecinos\
as o he leído en el periódico. Busco las causas y oro por los 
causantes, que allí están con nombre y apellido (aunque los 
investigadores no los puedan ver, o no los quieran ver).

Vuelvo a leer las citas del tema y las confronto con mi 
experiencia.

3. Tarde: Profundizando en el mismo tema;
¿Qué dice la sagrada escritura, al respecto?



47

PARA MEDITAR:

Me detengo a pensar sobre la libertad verdadera. ¿Cuándo 
soy libre de verdad? ¿Cuánto vivo sintonizado con la voluntad 
de Dios, que es solo amor? ¿Cuál diferencia encuentro entre 
el Dios del Antiguo y del Nuevo Testamento, respecto de lo 
que estamos diciendo? Me siento cómodamente al aire libre y 
contemplo la inmensidad de la naturaleza que el amor de Dios 
ha concebido para mi utilidad y alegría. Mientras contemplo la 
naturaleza y recuerdo los grandes descubrimientos científicos, 
leo con detenimiento y con el corazón las cartas siguientes de 
San Pablo: Ef. 1, 3 - 10 y también Col. 2, 10 – 20.

4. Mañana: El plan del Padre, en Cristo 



48

PARA MEDITAR:

¿A qué estamos llamados en este mundo? Responder a nuestro 
bautismo, viviendo de amor y contribuir a construir el Reino 
del Padre. ¡Díganlo con palabras de la vida ordinaria! Amor, 
justicia, paz, verdad, vida y perseverancia, en la vida ordinaria. 
¿Cuál fue la voluntad del Padre ante la angustia de Jesús en 
el Getsemaní y cuál es su voluntad ante nuestro sufrimiento? 
¿Qué le decimos a los(as) amigos (as)? ¿Por qué tanta diferencia 
entre la prédica de San Leonardo de Puerto Mauricio y lo que 
dijo el arzobispo de San Salvador a propósito del martirio de 
Rutilio Grande? ¿Cómo explicarías tu convicción al respecto, 
en una conversación o en una catequesis? Visita al Santísimo y 
dile lo que piensas y sientes. Heb. 2, 18; Hch.5, 41; Rom. 8, 35; 
¿estamos dispuestos a morir por él? Hch. 21, 13; Jn. 21, 15-19.

4. Tarde: segunda parte del mismo tema 



49

PARA MEDITAR:

¿Tengo conciencia que pecar es ofender al Creador y lastimar 
al prójimo y atrasar el avance del Reino de Dios? Y si quiero 
pedir perdón a Dios, ¿tengo que pedir perdón también 
al prójimo, de alguna manera? Hacer un recuento de los 
gravísimos pecados de la historia y ver sus consecuencias: la 
muerte.

Lo mismo puede ocurrir a mí. Recordar algunos de los 
graves pecados que me han ocurrido, y analizar de cuál deseo 
desordenado tuvieron inicio (St. 1, 12-18). También, recuerdo 
algunos daños graves que he hecho a algunas personas y doy 
el nombre al deseo que hubo al inicio. 

¿He conducido algún tiempo una doble vida? Perdón, Señor, 
de todo corazón. Rom. 3, 11-12; 2Sam. 11, 2-26.

¿Cuáles son mis apegos más fuertes? Pensando en lo que dijo 
Jesús, ¿Tengo que cortar algo de mí, interior y exteriormente? 
¿Qué cosa? ¡Tengo que ser honesto(a), conmigo mismo(a) y 
con Dios! Si estás en serios apuros, aprende de memoria las 
estrofas del salmo 51, 12-15 donde dicen: “Crea en mí Señor, 
un corazón puro, un espíritu firme; no me alejes lejos de tu 
rostro, no me quites tu santo espíritu; devuélveme la alegría de 
tu salvación y dame un espíritu generoso.

Entonces, enseñaré a los hermanos tus caminos, y los pecadores 
volverán a Ti”. Mt. 19, 1-12; Icor. 7, 32; P. C. 12

5. Mañana: El anti plan, el pecado



50

PARA MEDITAR:

¿Tengo algún programa o propósito de penitencia? ¿Hago 
ayunos de esas cosas (celular, por ejemplo) que me absorben 
exagerada y negativamente? ¿Cuáles son mis apegos más 
perjudiciales? Los enumero detalladamente.

Pensando en lo que dijo Jesús: ¿Tendré que cortar alguno 
de mis gustos dañinos? ¿Cuál? (Mt. 18, 8) ¡Tengo que ser 
honesto(a), conmigo mismo(a) y con Dios!

Vuelvo a leer el cap. 15 del evangelio de San Lucas, con el 
corazón abierto a la gracia del Esp. Santo. Porque quiero 
ser un(a) buen(a) cristiano(a) para Dios y para mi gente. 
¿Cómo recibo los cambios de espiritualidad que vienen de 
la nueva época? Localizo las virtudes tradicionales que debo 
reforzar para elevar la calidad de mi vida, y añado las nuevas 
virtudes de la inclusión, del diálogo y de la misericordia. 
2Sam. 12, 13ss.; analizo todo el salmo 51 (Miserere, del Rey 
David). ¿Qué había ocurrido, cómo reacciona David ante la 
corrección profética, qué tipo de oración hace a Dios sobre el 
asunto?”. ¿Qué propones hacer para el futuro?. Jn. 8, 1-11: las 
últimas palabras de Jesús a la adúltera resumen las últimas dos 
meditaciones.

5. Tarde: Cómo salir del atolladero



51

PARA MEDITAR:

Obediencia de fe: creer que la familia, la sociedad en general y 
la Comunidad religiosa nacieron por inspiración del Espíritu 
Santo; que son un medio seguro de santificación, que en la 
vida ordinaria me hacen caminar en el seguimiento de Cristo.

En el caso que se equivoquen los que mandan, porque tienen 
la última palabra, recuerda: Dios sabe escribir derecho sobre 
líneas torcidas, la divina providencia. Si eres Religioso(a), en 
tus Constituciones lee y detente en el capítulo que trata de la 
obediencia. 

Hb. 5, 8; P.C. 14; la generosidad es otro criterio muy valioso 
para edificar la sociedad y la Comunidad (leer todo el capítulo 
7 de San Mateo).

6. Mañana: El seguimiento de Cristo “más
de cerca”, las tres virtudes de las cuales los(as) 
Religiosos(as) hacen voto. La obediencia. 



52

PARA MEDITAR:

Mt. 25, 31ss.; Rico epulón Lc. 16, 20ss.; Mt. 10, 34ss.; Mt. 19, 
16ss.; P. C. 13. Deshojar el evangelio de San Lucas y detenerse 
sobre el tema de los pobres sociológicos. Delante del SS., 
esboza un programa de despojo interior y exterior (el uso 
estrictamente necesario de las cosas personales, ahorro de 
luz, agua, compras y otras cosas). Sobre todo, recuerda que 
“la opción preferencial por los pobres” es la ´lógica de Dios 
(CELAM 1999) y es necesario tenerla para “entrar en el Reino 
de Dios” (ver Mt. 25, 31ss).

6. Tarde: La pobreza



53

PARA MEDITAR:

Si eres Religioso(a), ¿qué entiendes por castidad religiosa 
(diferente de la castidad matrimonial, juvenil). Con la castidad, 
según tu estado de vida (casado, joven, soltero, novio), ¿te das 
concretamente cuenta de lo que te despojas? ¿te das cuenta 
de la riqueza de la que enriqueces tu persona cristiana, tu 
apostolado y las personas y la sociedad que te rodean? ¿Cómo 
harías un programa de ascética para quedar casto(a) para el 
Reino de Dios? Intenta trazar algunos rasgos. Ve a la capilla, y, 
a la presencia de la Virgen, ofrece tu castidad al Señor. Deshoja 
el evangelio de San Juan y busca dónde se toca este tema.

7. Mañana: La castidad



54

PARA MEDITAR:

Examina con sinceridad tu calidad de vida fraterna o familiar. 
¿Qué habita dentro de ti respecto de la vida fraterna o familiar? 
¿Vives en fraternidad, o también en familia, con las tres 
condiciones: inclusión, control y afecto? Cuando ves a un(a) 
hermano(a) actuar mal, ¿piensas inmediatamente en orar por 
él (ella) o lo primero que haces es criticar? Y, en cosas de cierta 
gravedad ¿te preparas a hacer corrección fraterna? El amor 
por el (la) hermano(a) debería de hacerte superar el miedo 
¿qué te parece? Vuelve a leer el capítulo 7 de San Mateo.

7. Tarde: La fraternidad en la Comunidad;
pero también vale por la vida en la familia. 



55

-I EPOCA. El año 800 a.C. (=tiempo eje), el primer milenio 
antes de Cristo) marca el inicio de la primera época “religiosa” 
bien identificada. Dura mil años, hasta el 200 d.C. Es llamada 
época de la conciencia mítica (señalando el punto de donde 
viene y hacia dónde va desarrollándose), en cuanto que lo 
religioso viene de una cultura religiosa que se ha rodeado de 
una aureola mágica y de ficción alegórica. Conciencia mítica, 
arcaica, cósmica, imaginaria. Las grandes religiones, desde 
una concepción religiosa fundamentalmente colectiva, grupal, 
van buscando una salvación personal. Confucio en China, 
Buda en India, Zaratustra en Persia; los grandes profetas en 
Israel. Los grandes pensadores en Grecia. 

La repercusión de la crisis del tiempo eje sobre la vida 
religiosa de los pueblos fue enorme. En ella vemos ilustrado 
un momento prototípico de metamorfosis de lo sagrado: la 
necesidad de una salvación personal, que origina la aparición 
de religiones salvíficas en un sentido desconocido hasta ese 
momento. Religiones universales, trasformación radical de la 
idea de lo divino. En Israel: Yavé, Dios único y misericordioso.

Los cambios que se dan hoy parecen tener las dimensiones del 
tiempo eje.

Es necesario que nosotros, personas cristianas, tomemos nota, 
para no quedarnos atrás en nuestra evangelización.

Apéndice 2. HOJA A LEER, A PARTE, SOBRE 
LAS ÉPOCAS RELIGIOSAS



56

- II EPOCA. Del 200 d.C. hasta 1600 d. C. Dura 1400 años. 
Inicia la época de la conciencia reflexiva. Va adquiriendo 
gradualmente preponderancia la conciencia reflexiva, objetiva. 
El ser humano se repliega sobre su propio cielo (reflexiona) 
para encontrar el cielo de la divinidad, en un horizonte nuevo. 
En Israel, Cristo dice ser la imagen visible de Dios invisible. 
Esta II época evidencia el paso de una conciencia grupal a 
una conciencia personal, individual. Se caen los dioses y se 
difunden por todo el mundo las religiones monoteístas. La 
humanidad avanza mucho en su conocimiento de la divinidad. 
Desaparecen las divinidades griegas y latinas, en occidente. Es 
curioso caer en la cuenta que ciertos elementos de esta época, 
incluso de la primera, siguen vigentes hasta nuestros tiempos; 
por ejemplo: el dios todopoderoso, castigador, antojadizo.

- III EPOCA. Del 1600 d.C. hasta el 2000. Dura 400 años. Marca 
el inicio de la conciencia científica. Se busca la verdad objetiva 
de la realidad, con instrumentos físicos y matemáticos. A 
Dios habrá que buscarlo a través de los elementos físicos de la 
creación, y con instrumentos físicos, que garantizan la certeza 
y la objetividad. El caso de Galileo Galilei es emblemático: 
esto repercute profundamente en la concepción religiosa y 
en la reinterpretación de las expresiones tradicionales de la 
misma Biblia. Es la pasión por buscar la verdad de la realidad.

- IV EPOCA. Hacia la cual estamos dando los primeros pasos. 
De la conciencia científica, estamos entrando a una conciencia 
secularizada, desmitificada (sin tabúes), globalizada. Se habla 
de la muerte de Dios, entendemos: del “dios tradicional”; 
en búsqueda de una verdad más universal e incluyente. (cfr. 
CELAM y Juan Pablo II, 1999, año del Padre).



57

Estos cambios conceptuales tienen mucha repercusión en la 
espiritualidad y en la ética no solo cristiana.

--¿Cuáles son las reacciones de la Iglesia ante esta nueva época, 
vista sobre todo como época secularizada, desmitificada? He 
aquí las cuatro reacciones más destacadas.

a)-	Atrincheramiento cognitivo. Se hace cuadrado en torno 
a los principios, se genera una búsqueda obsesiva de la 
propia identidad religiosa, con proselitismo agresivo, 
fundamentalismo y rigorismo.

b)-	Rendición cognitiva. Renuncia fácil a los principios, 
relativismo, moda, new age.

Como añadidura peyorativa, dentro de este contexto, 
han escrito sus programas movimientos mal llamados 
“progresistas”, los cuales a fuerza de buscar relevancia 
social han sacrificado a ella su identidad original (toda la 
problemática sobre el aborto, divorcio, divorciados vueltos 
a casar, el homosexualismo, la ideología de genero, etc.). 

c)-	El pasivismo. Es la reacción más negativa. “No me molesten, 
digan cualquier cosa, qué me importa”.

d)-	La “Reacción positivamente dialogante”. Es la 
evangélicamente correcta y rica de perspectivas positivas. 
El Espíritus Santo sigue haciendo cosas nuevas. Todas estas 
cosas influyen grandemente sobre nosotros, eso sí que en 
nuestra vida de cada día estamos sumergidos en estas cosas. 
Ante estas cosas se resuelven nuestras decisiones y nuestro 
apostolado, nuestra ética, nuestro camino de santificación.



58

SIN EMBARGO, esta postura positiva conlleva mucho trabajo. 
Requiere 4 exigencias principales. 

1.	 La búsqueda de un sentido religioso unitario. Ante la 
fragmentación de los varios sentidos parciales de la 
realidad reflejados por los medios de comunicación 
masiva, el sentido religioso unitario para la Iglesia es LA 
PERSONA DE CRISTO. El da unidad a todo lo que existe 
y sucede en la experiencia de la vida. Un sentido que 
neutraliza la ansiedad destructiva de la desesperación que 
se da por fuerza ante un mundo opaco de sentido, ilógico 
e incoherente (cfr. Aparecida, 41 y Vat. II, Dei Verbum, 4).

2.	 La re-fundamentación en lo esencial, lo innegociable. 
Cristo hombre y Dios, camino-verdad-vida, imagen visible 
de Dios invisible, plenitud de la revelación divina a la 
humanidad, universalidad de la salvación sin exclusiones, 
los dogmas con la profundización que el Espíritus Santo 
va revelando al pueblo de Dios, los sacramentos, la Iglesia 
garantía de estabilidad en la Verdad y la Bondad, la 
supremacía del amor efectivo a Dios y al prójimo. 

3.	 Un nuevo paradigma teológico, es decir, un nuevo marco 
unitario y permanente de pensamiento teológico. Una 
nueva teología. (Ver: Gaudium et spes, del Vaticano II). 

4.	 Una nueva espiritualidad. Inclusiva, testimonial, dialogante, 
con valoración de la religión “atea” (Ver el Samaritano y 
Mt. 25), en la vida ordinaria.



59

La palabra misma lo dice: una actitud de mantener todo 
recogido dentro de nuestro ser. Hacer unidad en torno al alma. 
Al decir alma, entendemos la parte más íntima de nuestro ser, 
no estamos haciendo dicotomía. Todos los grandes valores 
reunidos en torno al alma. El agua tiene que estar dentro de 
un balde, la fruta debe de estar dentro de un canasto; nuestros 
pensamientos mejores, nuestras aspiraciones mejores 
deben de estar recogidas dentro del alma. No significa estar 
pensando solo en Dios, solo orando; significa que también las 
preocupaciones por los demás y nuestro apostolado deben 
estar guardados dentro, rodeados de bueno aire, sumergidos 
en agua pura. Recogimiento no significa no hacer nada 
afuera y no ocuparse de los demás; significa más bien que las 
buenas acciones sólidas y cargadas de amor al prójimo estén 
rodeadas del espíritu que viene de lo alto, proyectadas a los 
bienes de arriba. Los bienes de abajo en función de los bienes 
de arriba. Significa purificar continuamente la intención, una 
conciencia recta, cierta y verdadera. Que haya orden dentro 
de nuestra inteligencia, voluntad y sentimiento. Ciertamente 
tener recogimiento significa manejar constantemente buenos 
contenidos, los contenidos esenciales, pero también significa 
una forma especial de vivir y actuar. Es fácil distinguir al 
hombre disperso del hombre en recogimiento.

Dentro de nuestro contexto eclesial, si no tenemos 
recogimiento se nos hace difícil tener celo apostólico, 
difícilmente hay creatividad espiritual, incluso, se hace difícil 
nutrir la compasión, esencial para la fecundidad apostólica. El 

Apéndice 3. EL RECOGIMIENTO. 



60

encuentro con los demás y el entretenimiento deben de tener 
su lugar; eso, deben de tener su lugar y deben estar en función 
del recogimiento interior, para allí custodiar lo precioso del 
mensaje evangélico y la actitud de adoración. Queremos 
decir que nos acerquemos a la forma de ser de Jesús. El no 
era ningún santulón, pero sí tenía recogimiento, no era un 
hombre disperso y superficial.

Para custodiar el recogimiento interior, además de la oración 
frecuente durante el día, como el rezo de los salmos, sugiero 
la visita al SS. Es como restañar el balde interior al que la vida 
diaria agujerea con tantas cosas. Querer tener recogimiento 
supone tener una fe viva, una esperanza teológica operante 
y una caridad difusa en todo nuestro ser. Supone tener un 
buen programa ascético, como de quien no quiere pasar por 
este mundo siendo pura lata; supone tener auto control: en la 
relación con las personas y con las cosas, especialmente con 
el celular y otros medios de comunicación masiva. Cuidado 
a la “conectopatía”. En fin, si uno tiene la preocupación de 
seguir a la personalidad de Jesús de cerca, las modalidades 
las encuentra. Dentro de este contexto se ubica la necesidad 
de estudiar, de mantenerse al día con nuestro servicio, volver 
a estudiar las cosas estudiadas en teología, estar pendientes 
de los documentos del Magisterio, incluso, mantenerse 
informado sobre el avance de las ciencias y de lo que ocurre 
en la sociedad.

No estamos hablando de experiencias místicas, ni de 
recogimiento para el equilibrio sicológico, sino, consideramos 
necesario el recogimiento como atmósfera interior para el 
diálogo amoroso con Dios, para andar por los caminos de 



61

Dios, para estar y servir en el mundo sin dejarnos contaminar 
por el espíritu del mundo.

A propósito de recogimiento, recojamos lo más importante 
que hemos tocado en estos EE. La nueva imagen de Dios: un 
Dios que es amor infinito, incondicional, gratuito, como es 
manifestado en la parábola del hijo pródigo. De él no viene 
nada de lo que hace sufrir y morir, lo cual está a cargo del mal 
uso de la voluntad humana. Se ha encarnado para salvarnos, 
¿cómo? Ciertamente, no con pagarle al Padre, porque su amor 
es gratuito. Nos hemos preguntado cuál es el plan de Dios 
sobre la humanidad y cuál es su voluntad. Nos hemos detenido 
también sobre la actividad anti plan de Dios, anti voluntad de 
Dios, anti realización del ser humano. La misericordia de Dios 
y la penitencia de parte nuestra vencen el pecado.



62

(Papa Francisco en su VI año de pontificado, 19 de marzo de 
2018).

NOTA: al resumir, me he permitido añadir algo mío: es lo que 
va en cursiva.

Llamado a la santidad

1-	 “Estamos rodeados por un ingente nube de testigos” 
(Hb.12.1), desde el A.T. Ellos nos alientan a no detenernos 
en el camino; entre ellos puede estar nuestra madre y 
nuestro vecino de casa (cfr. 2 Tm. 1, 5). Quizá su vida no 
fue siempre perfecta pero, aun en medio de imperfecciones 
y caídas, siguieron adelante y agradaron al Señor. “En la 
perseverancia en querer hacer el bien salvarán sus almas”.

2-	 Los Santos mantienen con nosotros lazos de amor y 
comunión (cfr. Ap. 6, 9 – 10). La muchedumbre de los 
Santos de Dios me protege, sostiene y conduce (Benedicto 
XVI); con el martirio, la heroicidad de las virtudes y por el 
ofrecimiento de su vida por los demás.

3-	 La voluntad de Dios fue salvarnos en conexión con 
otros (cf. LG, 9). Dios, en Cristo, quiso entrar en una 
dinámica popular. Los buenos vecinos son el reflejo de 
la presencia de Dios; son la “clase media” de la santidad, 
pues, la corriente vivificante de la vida mística permanece 
invisible. A los que más han influenciado los grandes y 

Apéndice 4. RESUMEN DE LA EXHORTACION 
PASTORAL “GAUDETE ET EXULTATE”



63

positivos acontecimientos de la historia y de nuestra vida 
los conoceremos el día en que lo oculto será revelado 
(Santa Teresa Benedicta de la Cruz).

4-	 Los Santos están también fuera de la Iglesia Católica. 
Ha habido mártires también Ortodoxos, Anglicanos, 
Protestantes; y el martirio es una herencia que habla más 
fuerte que los factores de división (San Juan Pablo II).

5-	 El Señor nos llama a ser santos (1P. 1, 16 y LG, 11), cada 
uno por su camino. No se trata pues de desalentarse al 
contemplar a los grandes Santos. No se trata de copiar 
porque esto incluso puede alejarnos de nuestro camino 
único de santidad. Todos somos llamados a ser testigos 
pero hay muchas maneras de serlo y cada uno tiene la 
propia (San Juan de la Cruz) porque la vida divina se 
comunica de manera diferente, según las circunstancias, la 
historia de la infancia, el temperamento, la personalidad. 
No es necesario ser obispo o Religioso.

6-	 A veces pensamos que ser santo significa alejarnos de 
las ocupaciones ordinarias para dar mucho tiempo a la 
oración. No es así.

7-	 *** ¡LO QUE SOLO CUENTA ES AMAR! Que es dar vida 
hasta dar la vida por puro amor (1Cor. 13) empezando 
por los que menos vida tienen, en las ocupaciones de cada 
día. ¿Eres consagrado, estás casado, trabajador en una 
oficina, en una fábrica, en la calle recogiendo la basura de 
la ciudad, dando clase en la Universidad, estás en el campo, 
en el Parlamento o en una tienda? Sé santo, viviendo con 
paz y amor fiel al servicio, en tu familia o en la sociedad. 



64

Con humildad y sencillez, porque la santidad es fruto del 
Espíritu Santo en tu vida (cfr. Gal. 5, 22-23).

8-	 Tu santidad crecerá con pequeños gestos de amor, ya que 
las ocasiones de producir amor son innumerables. A veces 
la vida presenta desafíos mayores; entonces el Señor nos 
invita a dar nuevos pasos de conversión a El, aprendiendo 
y practicando el despojo integral (San Francisco de Asís, 
quien, en la plaza de Asís, se desnudó delante del Obispo y 
de la gente, declarando que definitivamente escogía SER y 
no TENER). Siendo instrumentos de su divina providencia 
y produciendo amor en toda circunstancia. Así seremos 
buenos administradores de la multiforme gracia de Dios 
(cfr. 1P. 4, 10). El Resucitado comparte su vida poderosa 
con nuestras frágiles vidas (Obispos de Nueva Zelanda). 
Su amor es fiel, perseverante y gratuito.

9-	 La santidad es vivir los varios aspectos de la vida del 
Señor en los varios aspectos de la nuestra: su vida oculta, 
comunitaria, su cercanía a los últimos, su austeridad, su 
desapego de las comodidades y tantos otros aspectos. 
Deberíamos de re-capitular en Cristo todos los pasos que 
vamos dando (cfr. Ef. 1, 4 – 15 y CIC 518 ).

10-	 Muerte = despojo de todo egoísmo; resurrección = 
producción de amor-vida. Hemos sido bautizados en la 
muerte y en la resurrección de Cristo (cfr. Rom. 6, 1 - 4). 
La santidad es la caridad plenamente vivida. 

11-	 Lo que hay que contemplar es el conjunto de la vida 
del Santo, no los detalles, que pueden ser imperfectos, 
errados o incluso fueron pecados. El Señor cumplirá tu 



65

misión, aun con tus errores y malos momentos (pecados), 
con tal que nunca abandones el camino del amor. Puede 
que te detengas en este camino, incluso que lo abandones por 
momentos, pero vuelve a tomar el camino una y otra vez, 
hasta el final.

12-	 Tu identificación con Cristo y sus deseos implica el 
empeño por construir, con él, el Reino de amor, justicia y 
paz para todos (n. 25). No es que la vida tenga una misión, 
sino que la vida es misión (Javier Zubiri.

13-	 Vivir como Cristo es la misión de todo ser humano, de 
cualquier cultura que sea, especialmente dentro de la cultura 
cristiana. En ella se dan las varias espiritualidades: del 
trabajo, de la familia, de la vida religiosa, ecológica y todas 
las otras.

14-	 Fuera de los disfrutes epidérmicos y efímeros, los 
ininterrumpidos entretenimientos y los goces de vicios 
capitales, todo esto construye el no-sentido de la vida; 
y, al faltar estos, se propicia el asco de la vida, con los 
consiguientes signos de desmoronamiento vital: amargura 
en toda relación humana, vicios desenfrenados y 
desquiciados, depresión.

15-	 No tengas miedo a la santidad, porque llegarás a ser lo 
que el Padre todo amoroso ha soñado para ti; serás fiel a tu 
propio ser. HAZLE CASO a tu Buen Dios Y SERÁS. En el 
fondo, en la vida hay solamente una tristeza y una soledad: 
lo de no haber emprendido el camino de la santidad (León 
Bloy). 



66

16-	 En este camino se pueden encontrar dos sutiles 
enemigos: el gnosticismo y el pelagianismo. En ellos se 
expresa un inmanentismo antropocéntrico disfrazado de 
verdad católica; dos formas de “seguridad doctrinal” que 
dan lugar a un elitismo narcisista y autoritario. El primero 
enferma la razón, pretendiendo poner la perfección 
cristiana en el “supuesto” conocimiento de la verdad. El 
segundo enferma la voluntad; pone la perfección cristiana 
en el esfuerzo personal que prescinde de la gracia. En las dos 
cosas, ni Jesucristo ni los demás interesan verdaderamente. 
Es puro egoísmo soberbio. 

17-	 Gracias a Dios, a lo largo de la historia de la Iglesia, ha 
quedado claro que lo que hace santos es la caridad, ¡Que 
no los conocimientos ni la perfección que prescinde de la 
gracia de Dios (nn. 35–62; 1Cor. 13, 2; Rom. 13, 8; Gal. 5, 
6).

18-	 A menudo, los afectados prefieren a un Dios sin Cristo, 
un Cristo sin la Iglesia, una Iglesia sin pueblo, porque 
hablan de un Cristo sin carne, sin misterio y sin gracia 
de Dios. Un conocimiento sin Cristo, los gnostícos; y un 
cristianismo sin trascendencia, los pelagianos: una razón 
sin luz, los primeros; y una voluntad sin humildad, los 
segundos.

19-	 Todo es gracia, incluso nuestra libertad y nuestras 
buenas obras. La libertad es una gracia por lo que tenemos 
la capacidad de adherirnos por iniciativa propia a la 
voluntad de Dios, un privilegio que solo a los humanos ha 
sido regalado. Y las obras buenas no nos justifican, tan solo 
son frutos y signos de nuestra auténtica adhesión de fe. Esta 



67

adhesión conlleva obras de amor, que posibilitan llegar a 
conseguir la gracia de ser partícipes de la divina naturaleza.

20-	 Credo Deum, credo Deo, credo in Deum: me adhiero y 
me abandono en las manos amorosas de Dios, y venga lo 
que venga. Como el niño en los brazos de su madre. Todo es 
don amoroso.

LAS BIENAVENTURANZAS

21-	 ¡Eso es ser santo! (Mt. 5, 3 – 12; Lc. 6, 20 – 23). Son 
el carnet de identidad del cristiano. En ellas se dibuja el 
rostro del Maestro que estamos llamados a transparentar. 
Es una manera de vivir en contra corriente del “mundo”: 
contra la soberbia y el “comodismo” egoísta. Sigamos la 
versión de San Mateo.

a)	 Bienaventurados los pobres en el espíritu.

Los que tienen el espíritu de los pobres de Yavé, los 
anawim, los desterrados de Babilonia, quienes , en el 
exilio, desarrollaron tres virtudes básicas: confianza 
en Yavé, humildad y solidaridad. San Lucas habla de 
pobres, a secas; los pobres sociológicos, a diferencia de 
los ricos sociológicos. Dios de rico se hizo pobre. Tener 
el espíritu de pobre, ¡esto es santidad! 

b)	 Los mansos, porque heredarán la tierra.

Mira a tu rey que viene sentado en una borrica (cfr. Mt. 
21, 5). Aprended de mí que soy manso y humilde de 
corazón (= en lo profundo, no en las apariencias) (Mt. 



68

11, 29). La mansedumbre es un fruto del Espíritu Santo 
(cfr. 5, 23). La mansedumbre es hermana de la humildad 
y del despojo (cfr. Is. 66, 2). En nuestras relaciones 
humanas hay que reaccionar con humildad, es decir: 
según verdad y mansedumbre. Entonces, poseerán la 
tierra; todos los sanos de corazón (a menudo, incluso 
los soberbios) les abren la puerta y se hacen disponibles.

Ser manso y humilde ¡Esto es santidad!

c)	 Los que lloran, porque serán consolados.

El mundo nos propone lo contrario: el disfrute, el 
entretenimiento, “hacerse el loco” antes los sufrimientos 
de los demás; nos quiere convencer que solo eso hace 
buena la vida, ignorando los valores más importantes. 
Entonces, el mundano mira hacia otra parte cuando 
hay problemas de enfermedad y de dolor, en su propia 
familia o a su alrededor, y pasa la vida enajenado de la 
realidad y de la verdad; y como solo la verdad hace libres, 
el mundano pasa y muere enredado y fracasado. El que 
llora toca el fondo de su ser y de la realidad. Llora el niño, 
el Santo y aquel que siente compasión con los que sufren. 
Jesús lloró, la Virgen también lloró al pie dela cruz. El 
que llora con quien llora será consolado con el consuelo 
del Espíritu Santo y de su conciencia, y descubre que la 
vida tiene sentido en socorrer a los demás, y está metido 
muy hondamente en la verdad y en el amor, que son las 
facetas más destacadas de la personalidad de Jesucristo 
(cfr. Mt. 25, 31ss. Y Lc. 4, 16ss).

Saber sufrir con los demás ¡esto es santidad!



69

d)	 Los que tienen hambre y sed de justicia, porque 
quedarán saciados.

Tener hambre y sed son experiencias intensas porque 
primarias. El cristiano debe estremecerse ante tanta 
injusticia y desigualdad; debe de intervenir en la sociedad 
y en la política (la caridad estructural es la forma más 
alta de caridad-Papa Paolo VI), para construir el Reino 
de Dios, hoy, aquí y en este ambiente donde vives. Y esto 
saciará al cristiano hambriento y sediento de justicia, 
le creará la conciencia de estar realizándose realizando 
acciones que promuevan la verdad y la justicia, que es 
amor de más alto grado. Es cierto que la palabra justicia, 
en la biblia, tiene el significado más amplio de fidelidad 
a la voluntad de Dios, pero debemos tener cuidado de 
quedarnos en eso, sin puntualizar el significado social 
que la Iglesia, en estos últimos tiempos, tanto enfatiza 
(recordar las numerosas encíclicas sociales producidas 
desde la Rerum Novarum).

Buscar la justicia con hambre y fe ¡esto es santidad!

e)	 Los misericordiosos, porque alcanzarán misericordia.

Con la misma medida con que acogemos a los 
“miserables”, seremos acogidos, en la tierra y en el 
cielo (cfr. Mt. 7, 12). Socorrer a los más necesitados, 
a los menos amables, esta es la perfecta Leticia de la 
misericordia. Hay dos vertientes de “miserables”: 
una, de los miserables corporales (los más pobres y 
marginados) y los miserables “morales”, aquellos que 
los vicios han vuelto repugnantes, peligrosos, ofensivos 



70

y agresivos. Jesús los perdonó desde la cruz…y ¡lo 
estaban matando entre carcajadas irónicas!

¡Tener misericordia, esto es santidad!

f)	 Los de corazón limpio, porque verán a Dios.

Limpio, sin suciedad, puro; un corazón que sabe amar 
y no hace entrar nada en el corazón que contradiga 
el amor. En la Biblia, el corazón son las intenciones 
verdaderas no la apariencia, un corazón nuevo (cfr. Is. 
16, 7; Os. 2, 16; Je. 31, 33; Ez. 36, 26; Mt. 6, 6; Jn. 2, 25; 
13, 3). “En las intenciones del corazón se originan los 
deseos más profundos que de verdad mueven (ver: St. 
1, 12, 18). El amor al prójimo, según el evangelio, debe 
brotar de un corazón con intenciones puras (cfr. 1Cor. 
13, 3). Entonces, “verán a Dios”, pues El es amor. 

Mantener el corazón limpio de todo lo que mancha, 
¡esto es santidad!

g)	 Los que trabajan por la paz, porque serán llamados los 
hijos de Dios.

Es muy fácil para nosotros ser agentes de maledicencia, 
de pleitos, de “dime que te diré”, de levantar la voz y las 
manos; además, nos ponemos del lado del pleitista, del 
poderoso que con su mundo de injusticias, exclusiones 
y desigualdades provoca guerras. Ser hombres de paz 
es parecerse a Jesús, el hijo de Dios en la tierra. Esta 
paz evangélica no pretende disimular el conflicto sino 



71

superarlo transformándolo en eslabón de un proceso 
positivo. Ser artesanos de la paz con actitudes de respeto, 
serenidad, creatividad y destreza especial para la paz.

Construir paz, ¡esto es santidad!

h)	 Los perseguidos a causa de la justicia, porque de ellos es 
el Reino de los cielos.

La justicia (personal y social) es el pernio de la paz, 
que favorece la producción de amor. ¡Cuántos mártires 
de la justicia! En esta sociedad enajenada, atrapada en 
una trama política egoísta e injusta, con complicidades 
mediáticas, económicas, culturales e incluso religiosas; 
el que lucha por el bien común es ridiculizado, 
perseguido y asesinado, como le sucedió a Jesús (cfr. 
Hch. 4, 1 – 33). Antes de llegar al asesinado, se recorren 
todos los caminos del mal: soberbia, injusticias, ironía, 
calumnias, amenazas. El caso de San Romero de 
América es emblemático. Mártir de la justicia, en odio 
a la fe.

Ser perseguido por el evangelio de la justicia, ¡esto es 
santidad!

Las bienaventuranzas apuntan al protocolo evangélico: las 
obras de misericordia corporales (cfr. Mt. 25, 31ss).

22-	 Entonces, ser santos no es blanquear los ojos en un 
supuesto éxtasis sino en un arremangarse las mangas 
para socorrer a los pobres y sufrientes. Es el caso de decir 



72

que esta página del evangelio hay que interpretarla sin 
elucubraciones y sin “peros” que le quiten fuerza (sine 
glossa). Porque la misericordia aquí proclamada es el 
corazón palpitante del evangelio.

23-	 *** Todo el n. 98 de la Carta pastoral.

“Cuando encuentro una persona durmiendo a la 
intemperie, en una noche fría, puedo sentir que ese bulto es 
un imprevisto que me interrumpe, un delincuente ocioso, 
un estorbo en mi camino, un aguijón molesto para mi 
conciencia, un problema que deben resolver los políticos, 
y quizá hasta una basura que ensucia el espacio público. O 
puedo reaccionar desde la fe y la caridad, y reconocer en 
él a un ser humano con mi misma dignidad, a una criatura 
infinitamente amada por el Padre, a una imagen de Dios, a 
un hermano redimido por Jesucristo. ¡Eso es ser cristiano! 
¿O acaso puede entenderse la santidad al margen de este 
reconocimiento vivo de la dignidad de todo ser humano?” 

24-	 Hay que socorrer con las tres formas de caridad: 
asistencial, pro-mocional y estructural; porque se trata de 
llegar a componer los sistemas culturales, económicos, sociales 
y exclusivos, evitando, con mucho cuidado, los excesos de las 
ideologías. La de izquierda, que puede considerar tiempo 
perdido el sentido religioso y reducir a la Iglesia a una 
ONG. La de derecha, que sospecha del compromiso social, 
considerándolo algo superficial, secularista, inmanentista, 
populista o comunista. Sagrada es la vida del feto, pero 
sagrada es también la vida de los pobres, los marginados, 
los inmigrantes (cfr. Ex. 22, 20).



73

25-	 No podemos plantearnos un ideal de santidad en el 
que haya mucha oración, en el que sin embargo se ignora 
la desigualdad y la injusticia de este mundo, donde unos 
festejan y gastan y reducen su vida a las novedades del 
consumo mientras otras acaban su vida miserablemente 
(cfr. Is. 58, 7 – 8).

26-	 Para discernir si nuestro camino de oración es 
auténtico hay que mirar en qué medida nuestra vida se va 
transformando a la luz de la misericordia. La misericordia 
debe ser la viga maestra que sostiene la vida de la Iglesia; y 
es la plenitud de la justicia y la manifestación más luminosa 
de la verdad de Dios (Sto. Tomás de Aquino y Sta. Teresa 
de Calcuta).

27-	 *** 5 GRANDES MANIFESTACIONES DEL AMOR A 
DIOS Y AL PRÓJIMO.

a)	 Firmeza. Dios ama y sostiene (111)-
Desde esta convicción interior, es posible afrontar toda 
contrariedad. Cristo es nuestra paz.

b)	 Alegría y gozo en el Señor, no en el consumismo. 
Este empacha el corazón y lo vacuna contra la verdadera 
y profunda alegría.

c)	 Empuje evangelizador (parresía).
AY de mí si no evangelizo. Somos portadores de un 
tesoro con el cual se compra la vitalidad del mundo. 
Jesús nos “primerea” y llama al celo apostólico, con 
“olor a oveja”. El Espíritu Santo inspira y nos empuja 
para que lo dejemos salir.



74

d)	 En comunidad.
La santidad es un camino comunitario. Envió a sus 
apóstoles de dos en dos.

e)	 En oración constante.
Apertura constante habitual a la trascendencia. El 
apóstol amplía sus límites en la contemplación del 
Señor. Apegando a Él su corazón. Con la actitud del 
recogimiento, que recompone nuestra humanidad 
fragmentada por el pecado, la fatiga y las distracciones 
de la vida. Entonces el mundo aparece más amigo (cfr. 
El peregrino ruso).

*** Hay otras actitudes muy buenas. Combate, vigilancia y 
discernimiento; y la lógica del don y de la cruz.

*** Quiero anotar, en este contexto, un principio importante 
de Papa Francisco: “Desarrollar una doctrina no es borrarla; 
significa adecuar las respuestas de un contenido perenne a los 
tiempos que se están viviendo, para una mejor comprensión 
de la verdad nuclear”. Por ejemplo: la nueva imagen de Dios, 
una nueva visión de la encarnación o de la redención. Con tal 
que la ampliación y la adecuación tengan fundamento en la 
Biblia y tal el Magisterio.



75

¿Cómo saber si algo viene del buen espíritu (Espíritu Santo) o 
de otro espíritu (del “mundo”)?

La única forma de saberlo es, además de un buen sentido 
común, pedir y ponerse en armonía con la enseñanza de 
Jesucristo, que encuentro en el evangelio, en la enseñanza de 
la Iglesia, en la vida de los Santos, en los signos de los tiempos. 
Es el punto donde se encuentran todas estas coordenadas, que 
es algo verificable.

Hoy día, el hábito del discernimiento se ha vuelto 
particularmente necesario porque la vida es más compleja y se 
ha multiplicado la diversidad de pensamiento y de acción. Toda 
teoría, con su necesaria consecuencia en la práctica, parece 
haberse vuelto “liquida” y con un fundamento “aeriforme”.

El “mundo” (una visión de la realidad que prescinde de lo 
trascendente) propone actitudes y acciones ya discernidas por 
él mismo.

Por otra parte, la vida espiritual es una estructura con sus 
“leyes precisas”, a las cuales hay que atenerse, si se quiere tener 
buena salud espiritual. Hay analogía con las leyes de nuestro 
cuerpo y de nuestra psique. El que discierne debe conocer 
estas “leyes precisas” de la vida espiritual para poder decidir 
lo que conviene, según el Espíritu. Especialmente los jóvenes 
son víctimas de des-orientación espiritual, por la abundancia 
de “ofertas líquidas” y de la comunicación virtual; movidos 

Apéndice 5. EL DISCERNIMIENTO (un énfasis 
importante de la Exhortación sobre la santidad)



76

por las modas, pueden llegar a creer que vivir según ellas sea 
el único sentido de la vida. Sin el discernimiento de espíritus 
nos podemos convertir en marionetas.

Al momento de decidir, “examinadlo todo y quedaos con lo 
bueno” (1Ts. 5, 21). El discernimiento es un instrumento de 
luz y de lucha para seguir más seguramente al Señor. Sirve no 
solo en situaciones extraordinarias sino también en el caminar 
cotidiano y así no desperdiciar las inspiraciones para nuestro 
crecimiento integral. Este crecimiento supone un sereno y 
constante examen de conciencia y una iluminada elección de 
medios que el Señor predispone (en su creación y en su divina 
providencia) en su plan de amor personalizado. Y que no nos 
quedemos en buenas intenciones. Todas las ciencias son útiles 
pero el discernimiento espiritual las trasciende.

Recordar que Dios revela sus cosas a los humildes. Oración, 
reflexión y lectio divina. Un buen discernimiento por tanto no 
es cuestión de gran inteligencia y estudios. El Espíritu Santo 
sabe penetrar todos los pliegues complejos de la realidad 
actual y tomar en cuenta todos sus matices y nos ama y nos 
inspira lo mejor.

Hacer discernimiento conlleva abrazar la lógica del amor y, 
también, de la cruz, lo cual es la disponibilidad y el propósito 
de amar, dar vida, cueste lo que cueste. Como fue el amor 
de Jesús en el Getsemaní y es el de una madre. En ambos, el 
sufrimiento no es por cierto el protagonista, sino un frecuente 
compañero. El que salva, en definitiva, es el amor no el 
sufrimiento. La Virgen María es maestra de discernimiento; 
que nos ilumine su ejemplo y nos acompañe su intercesión. 
(cf. Lc. 1, 26 – 56).



77

HE AQUÍ UN ESQUEMA DE DISCERNIMIENTO:

*** Cómo leer el esquema: El impulso del bueno o del mal 
espíritu (que es simplemente todo lo que nos acerca o nos 
aleja de lo de Dios); se expresa en consolación o desolación, 
respectivamente: y lleva hacia o lejos de lo de Dios (el derrotero, 
de ruta). 

Claves son las dos preguntas: a) qué siento (¿consolación o 
desolación?) Y b) Adónde me lleva lo que siento (¿hacia o lejos 
de lo de Dios?). La respuesta a ellas nos ubicará con cierta 
seguridad. La consolación es la expresión del buen espíritu, 
la desolación, en cambio, es la expresión del mal espíritu. Lo 
de Dios está indicado en las citas evangélicas y otros puntos 
luminosos de referencia.

Las referencias más importantes de “lo de Dios” son: Lc. 4, 
16ss; Mt. 25, 31ss; Lc. 10, 30ss; Jn. 8, 32; Mt. 7, 12. El Magisterio 
de la Iglesia y otras fuentes. (Ver nn. 166ss. De la Exhortación 
pastoral sobre la santidad, de Papa Francisco). 

***APROPOSITO: discernimiento vocacional, en el ámbito 
de la vida religiosa. (Mi aporte personal).



78

Vocación (toda vocación) es la disposición de ánimo que 
induce al ser humano a una determinada elección de vida, 
en el ámbito de múltiples estados de vida (matrimonio, vida 
religiosa…). Pero, ¡cuidado! Conocer la propia vocación 
no es una especie de “caza al tesoro”, al azar, ni siquiera de 
intuiciones “místicas” se trata; es cuestión de ideales, de meta, 
de valores fuertemente queridos, de circunstancias dadas, 
de decisión y de perseverancia. La vocación religiosa, por 
ejemplo, es un DESIDERATUM de Dios, no una “camisa de 
fuerza”; tú decidirás qué quieres, cuál es tu ideal, el sentido 
supremo de tu vida, a quién quiere pertenecer. Eso sí, una 
vez que las circunstancias han sido favorables, los Superiores 
confirman positivamente y has tomado una decisión en plena 
libertad, entonces, tendrás que perseverar hasta el final, sin 
dar lugar a evasiones. Es cuestión de seriedad.

En el contexto de este apartado religioso, la vocación (toda 
vocación) es un don de Dios, pero hay que cambiar el criterio 
de discernimiento de la misma: no un juego de “caza al 
tesoro” sino criterios racionales y verificables. Con la razón 
a la luz de la fe.

El punto clave del discernimiento es el ideal que permanece 
en ti y no una vaga “dulzura espiritual”, ni el hecho de que 
ya estoy en el Seminario o porque mi madre quiere. El ideal 
firme y concreto debe ser el criterio objetivo y verificable. 
La decisión madura corona el discernimiento vocacional 
definitivo. Así, con el criterio de razones verificables, la 
responsabilidad personal es acentuada y la fuga hacia toda 
peligrosa evasión es injustificada.
 



79

Los 5 pasos: 1) Ideal continuamente confirmado durante 
los años de formación. 2) Certeza de la propia idoneidad. 
3) Confirma de los Superiores. 4) Toma del compromiso 
definitivo, con la profesión. 5) Perseverancia hasta el final de 
la vida.



80

Para María era el hijo, obtenido de manera singular por la 
voluntad libre y omnipotente de Dios; el Salvador del mundo. 
Para los Apóstoles Jesús era el Mesías y el Maestro. Para los 
fariseos era el enemigo a combatir y a eliminar.

Para las naciones occidentales, Rusia, Europa, etc. Jesucristo 
ha sido el centro de su historia desde hace 2000 años. Para 
los musulmanes y las religiones más grandes del mundo, 
Jesucristo es un hombre absolutamente excepcional por su 
personalidad y santidad.

Y para nosotros, ¿Quién es Jesús? Dejemos que lo diga por 
nosotros el Papa Pablo VI, en su declaración de fe de hace 50 
años aproximadamente. “Jesús, dice Pablo VI, ha estado en 
medio de nosotros lleno de gracia y de verdad. El ha anunciado 
e instaurado el Reino de Dios. El es la imagen visible del 
Dios invisible. Nos ha dado el mandamiento definitivo de 
amarnos los unos a los otros como él nos ha amado, hasta 
dar la vida por nosotros. El nos ha enseñado el camino de 
las Bienaventuranzas: despojo de lo superfluo, mansedumbre, 
humildad, sufrimiento ofrecido con paciencia de amor, sed de 
¡justicia. El es el cordero que ha tomado sobre sí los pecados de 
toda la humanidad; lo han matado pero el tercer día resucitó 
por fuerza propia, reabriendo así la puerta de la gracia y de la 
salvación”.

A esta declaración de un Papa pueden corresponder de 
maravilla lo que declaró Blaise Pascal, un famoso personaje 

Apéndice 6. ¿QUIEN ES JESUS?
EL CENTRO DE NUESTRA VIDA



81

francés de hace muchos siglos. Dijo: “Sin Jesucristo no sabemos 
lo que es nuestra vida, ni la muerte, ni nosotros mismos”.

Impresionante es también lo que han dicho sobre Jesucristo 
ciertos personajes que se han declarado enemigos del 
cristianismo. Nitche admitió: “Cristo ha volado más alto 
que cualquier ser humano”; y otro enemigo del cristianismo, 
Renán, dijo: ”Cristo es una persona excepcional; es la persona 
que ha hecho dar a la especie humana el paso más grande 
hacia lo divino. Es una de aquellas columnas que indican al 
ser humano de dónde viene y a dónde debe ir. En El se ha 
condensado todo lo que hay de bueno u elevado en nuestra 
naturaleza. Cristo nunca será superado, no importa cómo 
será el futuro, su leyenda arrancará siempre interminables 
lágrimas; sus sufrimientos seguirán conmoviendo los mejores 
corazones. Todos los siglos proclamarán que jamás ha nacido 
alguien más grande que Cristo”. Otro hombre famoso, Karl 
Marx, el fundador del comunismo, en su libro sobre la 
religión, escribió estas sorprendentes palabras sobre Jesús: ”la 
unión con Cristo dona una gran elevación interior, conforto 
en el dolor, tranquilidad y corazón abierto al amor al prójimo, 
a toda causa noble, no por ambición ni sed de gloria sino sólo 
por amor; Cristo dona una íntima alegría que sólo puede 
experimentar un corazón genuino; él puede donar una alegría 
que eleva y hace la vida más bella”. Así se han expresado sobre 
Jesús cientos de hombres famosos, desde Camús, Kafka y 
Pasolini. Ni uno se ha atrevido a despreciar a Jesús. Concluyo 
esta panorámica con un precioso episodio ocurrido a un 
hebreo, también muy conocido; su nombre es Humberto 
Saba. Narra que a su esposa, católica, casi agonizante por un 
cáncer terminal, le habló de Jesucristo. “Estábamos en la mesa 
y parecía muy conmovida. Le ayudé a acostarse, y le dije: 
Lina, ¿Quieres que nos besemos en nombre de tu Jesús? Ella 



82

me contestó: ¡ojalá! ¡Nos besamos con gran ternura y ambos 
lloramos mucho!”.

¡Cuántas cosas habría que decir de Jesús, y todas impresionantes 
y bellas! Sólo podremos decir algunas.

Jesús ha traído un cambio profundo a favor de los débiles. 
Cuando el cristianismo empezó a ser predicado, hace 2000 años, 
los griegos y los romanos podían hacer de sus propios hijos 
lo que más les conviniera. Tenían el “jus utendi et abutendi”, 
el derecho de usar y de abusar: de los niños, las mujeres, los 
esclavos, los paralíticos. En Roma había un precipicio desde 
donde el padre lanzaba a sus niños no deseados.

Este era el ambiente donde se predicaba la palabra de Jesús. 
Es con Jesús que también los niños son respetados como 
personas. La mirada de ternura y protección y las caricias de 
Jesús han cambiado la mirada del mundo hacia los niños. Dice 
a la niña muerta “Talita kum (corderito, levántate) y “denle de 
comer”. Y cuando a los Discípulos los reprocha diciéndoles:” 
dejen que los niños se acerquen a mí”, es el mismo Dios hecho 
hombre que reordena la creación y pone en su lugar a los 
abusivos de siempre.

Niños, mujeres, viejos, enfermos, todos aquellos que eran 
despreciados, justo ellos, para Jesús son las criaturas más 
importantes; a ellos va su amor preferencial, y su cuidado 
mejor; por eso pelea con los fariseos y los poderosos.

Jesús, desde hace 2000 años, ha suscitado una muchedumbre 
innumerable de personas que han gastado su fortuna a favor de 
los niños, ancianos y enfermos; dentro de esta muchedumbre 
destacan los Religiosos y las Religiosas que lo han dejado todo, 



83

incluso la vida, como Madre Teresa de Calcuta y P. Damián 
de Molokai Los promotores del nazismo comprendieron 
que para oponerse al cristianismo, este mundo debería de 
renunciar a la sensibilidad hacia las víctimas. Pero los nazis 
fallaron porque la compasión cristiana ha pasado a ser la 
espina dorsal de la dignidad humana y de toda civilización. El 
verdadero problema es que los cristianos somos incoherentes 
y no hacemos lo que creemos. Sin embargo, Cristo ha vencido 
el egoísmo y la incoherencia de los cristianos: ”!no teman, yo 
he vencido al mundo¡”.

Jesús! Venerado por budistas como el Dalai Lama, por 
hinduistas como Gandhi y por los musulmanes, que lo 
consideran un gran profeta. Napoleón, el gran capitán de los 
ejércitos revolucionarios franceses, al terminar su vida en el 
exilio, decía de Jesús: ”conozco a los hombres y les aseguro 
que Jesús no era solo un hombre. Cualquier parecido con los 
fundadores de imperios y religiones no existe; entre ellos y 
Jesús existe la distancia del infinito. Todo me sorprende de él 
(sigue diciendo el gran Napoleón), sus ideas, sus sentimientos, 
la verdad que anuncia, su manera de convencer no se logra 
explicarlo; la profundidad de su doctrina que toca la cima de 
las dificultades y es la solución admirable de éstas; su aparición, 
su dominio, su camino a través de los siglos y reinos, todo 
es para mí un prodigio. Entre más de cerca lo miro, todo me 
aparece grande, su evangelio inspira una veneración obligada: 
Jesús se ha apoderado del género humano. (Y concluye con 
entusiasmo) “¡Qué alegría causa su evangelio! Del primer día 
hasta el último, Jesús es el mismo, siempre el mismo, majestuoso 
y sencillo, a la vez, infinitamente severo e infinitamente dulce; 
sea que hable o actúe, ¡Jesús siempre es luminoso!

Al decir tantas cosas grandes de Jesús, hay que caer en cuenta 
que todo tiene verdadero sentido.



84

-- ESQUEMA

Título: nueva época, nuevo paradigma teológico, nueva 
espiritualidad.

I PARTE: épocas religiosas y reacciones
I EPOCA -- 800 a. C. – 200 d. C.= Conciencia mítica
II EPOCA – 200 d. C. – 1600 d. C. = Conciencia reflexiva
III EPOCA – 1600 d. C. – 2000 d. C. = Conciencia científica
IV EPOCA -- 2000 hacia el futuro: = Conciencia secularizada, 
desmitificada, globalizada.

*** REACCIONES A LA IV EPOCA DE PARTE DE 
ECLESIASTICOS
1-	 Atrincheramiento cognitivo
2-	 Rendición cognitiva
3-	 “Pasivismo”
4-	 Diálogo cordial y respetuoso

CONSECUENCIAS FUERTES DE ESTA ULTIMA 
REACCIÓN ( n. 4)
A-	Búsqueda del sentido unitario religioso
B-	 Re - fundamentación de lo esencial en la fe cristiana 
C-	Nuevo paradigma teológico
D-	Nueva espiritualidad

Apéndice 7. A MODO DE RESUMEN
DE TODO LO ANTERIOR

(Conferencia dada a sacerdotes, abril 2018).



85

II PARTE: algunos rasgos del nuevo paradigma teológico
1-	 Nueva imagen de Dios
2-	 Lo que hace sufrir no viene de Él sino del mal uso de la 

libertad humana
3-	 La voluntad del Padre era que Jesús quedara fiel al bautismo 

(ver CIC, 541), no que muriera así.

III PARTE: nueva espiritualidad
-- Primer rasgo: misericordiosos como el Padre
-- Segundo rasgo: producción de amor
-- Tercer rasgo: fue el amor de Jesús que nos salvó,
--  no el sufrimiento
-- Otros rasgos concordes con la espiritualidad sacerdotal: 

generosidad, disponibilidad, fidelidad, fraternidad.

EL TEMA
El tema que me pidieron contenía los siguientes elementos: 
espiritualidad encarnada y liberadora, para una Iglesia en 
salida y misionera, con énfasis en la espiritualidad y que 
contuviera un poco de inspiración franciscana.
Estos elementos los tendré presentes en esta charla, que 
distingo en tres partes.

--PRIMERA PARTE: estamos en una nueva época, que 
requiere un nuevo paradigma teológico.
--SEGUNDA PARTE: algunos rasgos del nuevo paradigma.
--TERCERA PARTE: Énfasis sobre algunas actitudes de 
espiritualidad sacerdotal. 

San Buenaventura decía que si quieres subir al tercer cielo 
para hablar con Dios, primero detente en tu cielo. Tu cielo 
personal y social. 



86

***PRIMERA PARTE: nueva época que requiere un nuevo 
paradigma teológico. Demos una mirada al recorrido histórico 
de las épocas socio-religiosas, como los expertos han podido 
identificar con suficiente claridad. Hasta hoy, ha habido 3 
épocas.

•	 I EPOCA
800 años a.C. – 200 d. C. Es la primera época socio-religiosa 
bien caracterizada. Se desarrolla desde una conciencia 
mítica. Así se llama porque el sentir religioso estaba 
rodeado de una aureola mágica y de ficción alegórica. El 
sentir religioso de esta época parte de un concepto religioso 
fundamentalmente colectivo, grupal, y avanza hacia la 
búsqueda de una salvación personal.

La repercusión de esta crisis de cambio ha sido enorme. 
En ella vemos ilustrado un momento prototípico de 
metamorfosis de lo sagrado (es la hipótesis actual, ante 
nuestra crisis: no hay una pérdida de valores religiosos 
sino una metamorfosis, un cambio hacia una nueva forma 
de lo sagrado).

Crisis que hizo nacer religiones salvíficas en un sentido 
desconocido hasta entonces. Religiones universales, 
transformación radical de lo divino. En Israel, por ejemplo, 
el descubrimiento de un Dios único y misericordioso. 
Pero, también en otras partes del mundo: Confucio en 
China, Buda en India, Zaratustra en Persia, los grandes 
pensadores en Grecia.

•	 II EPOCA:
200 d. C. – 1600 d. C. Conciencia reflexiva. El ser humano 



87

se repliega sobre su propio cielo para encontrar, con sentido 
más objetivo, el cielo de Dios. Se da el paso decisivo: de una 
conciencia grupal a una conciencia personal, individual.

•	 III EPOCA
1600 d. C. – 2000 d. C. Marca el inicio de la conciencia 
científica. Se busca la verdad objetiva de la realidad, con 
instrumentos científicos y matemáticos. La búsqueda 
religiosa debe confrontarse con una cultura científica. 
El conflicto entre los eclesiásticos de entonces y Galileo 
Galilei es emblemático de la profundidad del cambio para 
el sentir religioso de este tiempo, especialmente del sentir 
cristiano. Descubrimientos grandes, por ejemplo, fueron: 
la interpretación de la Biblia no puede ser siempre literal, y 
la Biblia enseña cómo se va al cielo y no cómo está hecho 
el cielo (Cardenal Baronio); será la ciencia que dirá cómo 
está hecho el cielo.

•	 IV EPOCA
De 2000 hasta nueva época. Se avanza “precipitadamente” 
hacia una conciencia secularizada, desmitificada, 
“tecnologizada”, globalizada.

Es fácil imaginar que la Iglesia, mejor sería hablar de los 
eclesiásticos y del sentir cristiano tradicional en general, ha 
resentido mucho de este cambio hacia la conciencia científica. 
Entonces, nace una pregunta. ¿Cuáles han sido las reacciones 
dentro del ámbito cristiano? Todos podemos reconocer 4 
reacciones:

1)	 Atrincheramiento cognitivo. Se hace cuadrado en torno a 
los principios, con fundamentalismo y rigorismo. 



88

2)	 Rendición cognitiva. Renuncia fácil a los principios. 
Relativismo, moda new age. Una de las consecuencias 
dañinas, en este contexto, es la de grupos que se han 
atribuido el adjetivo de “progresistas” y que creen tener 
derecho de tildar de retrógrado a cualquiera que defienda 
de la manera debida las fundamentales verdades humanas 
y cristianas.

3)	 El pasivismo. La reacción más negativa: no me molesten, 
hagan lo que quieran.

4)	 La reacción positivamente dialogante. Desde la convicción 
que la Palabra de Dios es inmensa (=sin medida) y que el 
Espíritu Santo hace nuevas cosas y hace nuevas las cosas, se 
entiende que dialogar honesta, respetuosa y cordialmente 
es lo apropiado.

Sin embargo, esta postura positiva conlleva mucho trabajo. 
Nos exige tomar en cuenta 4 exigencias:

a.	 La búsqueda de un sentido religioso unitario, ante la 
fragmentación de tantos sentidos parciales que vagan, 
además, “sin tener casa”. El documento de Aparecida ya ha 
reafirmado que este sentido que unifica el sentir cristiano es 
la persona de Cristo. Cristo hoy, ayer y siempre. Un sentido 
que neutraliza la ansiedad destructiva de quien queda sin 
rumbo, ante un mundo opaco, ilógico e incoherente.

b.	 La re-fundamentación de lo innegociable. Las verdades 
fundamentales y perennes de la Tradición cristiana, aun 
con nuevas interpretaciones y profundizaciones: los 
sacramentos, los dogmas y, sobre todo, el amor efectivo al 
prójimo.



89

c.	 Un nuevo paradigma teológico. Es decir: un nuevo marco 
unitario y permanente de pensamiento teológico. Una 
nueva teología. Para bien ubicarse cuando se habla de 
nuevas interpretaciones y nuevas teologías, hay que leer lo 
que Papa Francisco decía a este propósito al clero de Roma 
el 6. 12. 2013: ”No podemos agotar jamás la Palabra de Dios, 
se necesitan enfoques diversos, diversos tipos de reflexión. 
El teólogo trate de encontrar pistas que respondan a las 
exigencias y a los desafíos de nuestro tiempo”. Es lo que 
estamos intentando hacer. 

d.	 Finalmente, la exigencia de una nueva espiritualidad: 
inclusiva, testimonial, dialogante y con valoración del 
cristianismo “ateo” (ver el buen samaritano y Mt. 25). 
También los ateos son “cristianos” cuando hacen el bien.

--(Hago notar que el esquema de esta primera parte lo 
he tomado de un librito de Juan Martín Velasco, titulado 
“Metamorfosis de lo sagrado y el futuro del cristianismo”, de 
Cuadernos “Aquí y ahora”, Editorial Sal Terrae, 1998).

*** SEGUNDA PARTE: algunos rasgos del nuevo paradigma.

Voy a presentar, según mi criterio, algunas líneas de este 
nuevo marco teológico. Es harina de mi costal pero no sin 
fundamento, sea bíblico que del Magisterio.

1.	 La primera línea del nuevo marco la constituye la nueva 
imagen de Dios.

Hay que partir de la afirmación de San Juan evangelista: 
“Dios es amor”. San Juan conocía bien el griego y si usa el 



90

verbo ser significa que Dios es amor sustancial, significa 
que no tiene absolutamente nada diferente que no sea amor. 
Y la naturaleza del amor es ser incondicional y gratuito. 
Eso supone creer que no hay castigo, no hay sufrimiento 
que venga de Él, ni hay muerte que venga de Él. De él viene 
solo y siempre el bien para sus hijos. Nos hace bien pensar 
al amor de una madre. La Biblia dice que el amor de Dios 
es rahamim, amor de entrañas, precisamente como el de 
una madre.

Se le hace imposible no amarnos infinita, incondicional 
y gratuitamente. Los hijos nacen perdonados, decía una 
madre, comentando esto. Somos hijos de Dios, nacemos 
perdonados. Jesús nos contó la parábola del hijo pródigo 
para decirnos estas cosas; el daño fue entender la parábola 
desde una visión pecado-céntrica, propia del mundo 
hebreo y también de la edad media. Empezando por darle 
un encabezado equivocado, como si el protagonista fuera 
el hijo necesitado de conversión y no el padre; el cual no 
pide cuenta de nada al hijo que regresa de la vagancia 
pecaminosa; sólo hace fiesta por su regreso. Sucedió 
entonces, que millones de predicas cuaresmales, durante 
dos mil años, no han logrado ni siquiera rasguñar una 
imagen de Dios que ha resultado ser siempre parecida a la 
del A.T.

En 1999, año del Padre, en vista del jubileo 2000, el 
CELAM a los cristianos de Latinoamérica envió un 
mensaje revolucionario. Transcribo el párrafo que más 
viene al caso: ”Que este año 1999 sea un año para espantar 
del alma humana esa caricatura de Dios que tanto daño 
nos ha hecho y nos hace. La imagen de un dios castigador, 



91

justiciero, antojadizo, arbitrario…una caricatura, un 
ídolo”. Sorprendentemente, el mismo año, San Juan Pablo 
II, en una audiencia pública declaró que el infierno no 
es un castigo de Dios, añadiendo un principio exegético 
novedoso al decir que para describir la realidad del infierno 
la Biblia emplea un lenguaje simbólico, que se precisará 
progresivamente (28 de julio de 1999).

Nunca había oído algo así. Esto supone convencernos 
que Dios, como el padre de la parábola, nos ama siempre, 
aun cuando estamos pecando, su amor perdonador sigue 
fluyendo sobre mí aun si no me arrepiento. Su amor no 
cesa de llegar y llamar a mi puerta para que lo deje entrar 
y cene conmigo. El drama se da cuando yo me empeño en 
cerrarle la puerta, porque Él no hace violencia y no puede 
entrar. 

2.	 De esta premisa de un Dios que nos creó y sostiene con 
amor infinito, incondicional y gratuito, sigue que todo 
lo bueno viene de Dios, que nada de lo que hace sufrir y 
morir viene de Él. La muerte no viene de Dios, siendo su 
enemiga número uno (cfr. Sab. 1, 12 – 16 y St. 1, 12 – 18). 
El sufrimiento, las desgracias, la muerte son consecuencias 
lógicas de las decisiones ilógicas de los seres humanos. 
La Biblia, especialmente el A.T., habla diferente porque la 
revelación es progresiva como es progresiva la revelación 
que se le hace a un niño en crecimiento.

3.	 De estas premisas, también surgen otros rasgos para un 
nuevo paradigma teológico. Sobre todo, como nuevas 
profundizaciones del dogma de la Redención. Dos rasgos 
nuevos, diferentes de los antiguos, por los cuales el dogma 



92

adquiere luces nuevas son: a) La voluntad del Padre no 
podía ser la de querer la muerte macabra del Hijo. La 
muerte es su enemiga, no puede usarla para sus planes de 
amor. El arzobispo de San Salvador, en ocasión de los 40 
años del martirio de P. Rutilio Grande, dijo: “Naturalmente, 
la voluntad de Dios no era la de ver morir a P. Rutilio de 
una muerte macabra, como tampoco a su Hijo”. Hay que 
comparar esto con un pedazo de prédica de San Leonardo 
de Porto Maurizio, franciscano del 1700, citado por 
González Faus, en su librito “Cristología elemental”. Les 
voy a leer el párrafo (leer en la página 196 de este librito).

Mejor quedarse con la frase lapidaria de San Pedro, en Hechos 
4, 10: “Ustedes lo mataron (dijo a los fariseos) pero Dios lo 
resucitó”. 

b)	 ¿Qué Dios tenía su plan? Ciertamente, pero era un plan de 
vida no de muerte, el plan de su divina providencia (cfr. 
CIC 312). El plan del Padre es como el de una madre: que 
tengamos vida en abundancia, que tengamos un proyecto 
de amor y que seamos fieles a este proyecto de amor, para 
poder llegar a ser partícipes de la divina naturaleza. Su plan, 
en este mundo, es su reinado: que reine, en esta tierra como 
en el cielo, amor, justicia, paz, verdad y vida; el proyecto 
que Jesús asumió en el bautismo (ver CIC, 541); y al que en 
el Getsemaní declaró fidelidad, a pesar de una angustiosa 
repugnancia a la muerte: “Hágase, Padre, tu voluntad”. 

c)	 La voluntad del Padre, por tanto, no era la de que Jesús 
muriera en la cruz con esa muerte macabra, sino: la 
fidelidad al plan primigenio.



93

Finalmente, he aquí otro rasgo, quedando en el ámbito de 
la redención, el siguiente (d).

d)	 Lo que nos salvó no fue el sufrimiento de Jesús sino su amor. 
Puedo dar mi cuerpo a ser quemado vivo, dice San Pablo, 
pero sin amor no me sirve de nada. No es el sufrimiento 
que salva sino el amor, o sea, la disposición y la voluntad 
de dar vida cueste lo que cueste. Lo más importante no 
es el viernes santo sino el domingo de pascua, porque se 
demuestra que el amor es más fuerte del sufrimiento y de la 
muerte. La actitud que debemos cultivar no es la de querer 
sufrir sino la disposición a sufrir por amor. A una madre, 
dar vida a sus hijos a veces cuesta mucho y a veces cuesta 
poco; el sufrimiento es circunstancial, no tiene valor en 
sí, más bien es repugnante en sí mismo, ya que no lo creó 
Dios y es fruto del pecado. Jesús lo rechazó en el huerto del 
Getsemaní. Ahora bien, estamos claros que al momento 
de amar, chocamos con el egoísmo nuestro y de los demás, 
y es cuando hay que sufrir por y para amar, destruir el 
egoísmo con el amor, pero lo que vence el egoísmo no es el 
sufrimiento sino el amor. El sufrimiento no es mi aliado, 
es una circunstancia a la que hago frente con el amor (la 
voluntad de dar vida a toda costa).

Pensamos, los cristianos, que hay que sufrir para pagar a 
Dios por nuestros pecados. Sufrir, sufrir, sufrir.

e)	 Pero no hay que pagar nada porque el perdón de Dios es 
gratuito (parábola del hijo pródigo). Jesús desde la cruz 
perdonó sin que los perdonados ni siquiera se arrepintieran. 
El cristianismo no es la religión del sufrimiento sino del 
amor. Dos madres pueden amar con igual intensidad 



94

y así ayudan a sus hijos, pero una puede tener grandes 
sufrimientos y la otra no, porque el sufrimiento depende 
de las circunstancias.

Cristo ha vencido al mundo y nos ha invitado a vencer 
nuestro mundo de egoísmo con el amor fiel hasta la muerte. 
El esfuerzo místico y ascético es para el amor no para el 
sufrimiento.

La resurrección de Jesús es la máxima expresión de la 
providencia divina. La divina providencia es la intervención 
extraordinaria de Dios en ocasión de algo doloroso, 
especialmente si encuentra corazones bien dispuestos. 
“Para los que aman a Dios todo se vuelve positivo”, dice 
San Pablo. Esto sucede a menudo en nuestra vida de cada 
día y la gente sencilla y de fe lo nota.

Ahora bien, en ocasión del hecho doloroso del asesinato de 
Jesús, Dios intervino con su divina presencia y providencia, 
y creó una realidad nueva y maravillosa: la resurrección de 
Jesús y nuestra salvación (ver CIC, 312).

*** III PARTE: énfasis sobre algunos elementos nuevos de 
espiritualidad sacerdotal, coherentes con el nuevo paradigma. 

Espiritualidad es seguir a Jesucristo llevados por el Espíritu 
Santo, el espíritu del amor y de la verdad.

1*-	El primer rasgo de espiritualidad viene del primer rasgo 
del nuevo paradigma. Dios es amor y misericordia. Que 
no castiga, no amenaza, no ofende, no anda con cara 
larga; Dios es paciente, alienta y provee, tiene actitud de 
disponibilidad. El padre de la parábola del hijo pródigo.



95

Ahora bien, si Dios es así, nosotros también debemos ser 
así; y lo tenemos que demostrar. De lo contrario, nuestra 
predicación y nuestra persona la gente la juzga pura lata, 
y perdemos autoridad moral, pasaríamos en este mundo 
frustrados…y ¡tanto que habríamos podido hacer!

Que la gente diga: el padre tal es un hombre de Dios. De 
él no viene nada que hace sufrir, siempre nos dice algo 
alentador aun cuando nos dice la verdad que duele, pero 
te lo dice con tanta sinceridad y tanto respeto que se siente 
rica incluso la llamada de atención.

La misericordia debe tener un amor preferencial a los 
pobres, a los “menos amables”, a los más necesitados. 
Recordar que la opción preferencial por los pobres es la 
lógica de Dios, dijo el CELAM en 1999. Monitorear la 
tendencia a atender a la gente de forma desigual (Santiago). 
Este rasgo es el más importante. 

--- Los siguientes rasgos están todos relacionados con el 
sufrimiento en función del amor.

De esta visión del sufrimiento en función del amor viene 
una espiritualidad, que se puede llamar: espiritualidad 
de la producción de amor.

Que nuestra voluntad adquiera el hábito, casi un reflejo 
condicionado, que en cada situación que me requiere 
sufrimiento aunque pequeño, me nazca espontáneo 
decir: Señor, este pequeño o grande sufrimiento, tú 
lo sabes, quiero que sea producción de amor; es para 
ayudar, para servir, para cumplir con mi deber, que es 



96

seguirte como sacerdote. Hay varios tipos de sufrimiento 
en nuestra vida de sacerdotes. Entonces, el segundo 
rasgo de espiritualidad y otros que siguen son algunos 
ejemplos de producción de amor en el sufrimiento.

2*-	rasgo de espiritualidad sacerdotal. Producción de amor 
en los sufrimientos de mi vida ordinaria.

Me llaman cuando estoy desayunando, el imprevisto de 
una Misa de cuerpo presente, una visita mientras que 
estoy viendo un partido de futbol. Hay que recordar 
ese episodio del evangelio cuando Jesús llevó a sus 
discípulos a la otra orilla para descansar un poco; y al 
llegar, los estaba esperando una gran muchedumbre…y 
Jesús volvió a empezar a atender a la gente.

Necesitamos aquí las virtudes sencillas de cada día, 
tal vez las básicas: la disponibilidad, la generosidad, el 
despojo, que son formas ricas de producción de amor, 
porque son de cada día y de cada momento.

No perdamos de vista que estamos hablando de 
sufrimientos circunstanciales ofrecidos para producir 
amor. Producir amor, aprender a amar es el motivo por 
el cual hemos sido creados y por el cual queremos seguir 
a Jesucristo, el cual eso es lo que hizo en su vida “igual a 
nosotros menos en la maldad”. Hace crecer mucho el que 
cada suspiro de sufrimiento que la realidad nos pide sea 
una pequeña producción de amor. Al final, la suma será 
grande.

3*-	rasgo--- Amor en los sufrimientos ascéticos…(nunca, para 
pagar a Dios por los pecados).



97

Penitencia traduce la palabra griega metanoia, que significa 
cambio de mente. Por tener la tendencia a desordenarnos, 
necesitamos la actitud habitual de estar cambiando la 
mente para tenerla ordenada y no hacer daño. Durante 
la Cuaresma, la Iglesia nos hablaba de oración, ayuno y 
obras de misericordia. Un programa penitencial y ascético 
a observarse en serio. Programa mínimo y posible, pero 
serio.

Un lugar especial en el programa de penitencia lo tiene que 
ocupar la ascesis. Significa entrenamiento. Necesitamos 
ejercitarnos en ciertas cosas para ser capaces, en su 
momento, de vencer la tentación. No es necesario flagelarse, 
ni dejar de comer, pero sí, por ejemplo, disciplinarse en el 
uso del celular, de la computadora, especialmente cuando 
voy gastando mucho tiempo en leer y contestar mensajitos 
que no ayudan; sea porque absorben tiempo precioso sea 
porque quitan energías espirituales que necesito para tener 
las actitudes de arriba.

Estamos hablando siempre de producción de amor. La 
ascesis es para decidir y actuar siempre con y por amor. 
No olvidar que el egoísmo mata y el amor salva. Queremos 
pasar en este mundo produciendo paz, verdad y vida 
empezando por los que menos vida tienen.

4*-	rasgo---Amor en los sufrimientos apostólicos.

Sufrir para dar un mensaje liberador, que abra horizontes 
de amor hacia todo ser humano, toda cultura, toda religión, 
toda forma de pensar. Dando mensaje de sentido, de verdad 
y de vida. Amor es querer dar vida integral. Especialmente 



98

si se trata de decir y hacer cosas favorables a los pobres, 
liberar a los oprimidos y consolar a los afligidos.

Entonces, esperemos persecución de algún tipo, sin 
descartar el martirio. Eso sucederá en la medida que en 
nuestra predicación y actitudes concretas pongamos el 
dedo en la llaga, como hacía Jesús.

Hay un sufrimiento especialmente productivo. Es el 
sufrimiento apostólico de la organización eclesiástica y 
pastoral: puntualidad, diálogo cordial con los hermanos 
sacerdotes, generosidad para aceptar servicios, sentido de 
gran respeto expresándose con delicadeza de todos, con 
todo el presbiterio; obediencia al Obispo.

En este punto, cae bien la inspiración franciscana. El punto 
de la fraternidad entre presbíteros. La fraternidad era el 
carisma de San Francisco no la pobreza; esta era el medio 
privilegiado para alcanzar la fraternidad, porque entre ricos 
o apegados al dinero, no puede haber fraternidad. Hermano 
sol, hermana luna, hermano viento, hermano compañero 
en la vocación, hermano sacerdote; dispuestos a ayudar 
incluso en lo económico a otro sacerdote, a ayudarse en la 
pastoral, en las confesiones, en las celebraciones, cuando 
hay enfermedad de por medio o imprevistos graves. 
Aunque no se llegue a constituir una pequeña comunidad 
de sacerdotes, se puede hacer un pacto de fraternidad, de 
ayudarse y sustituirse en casos de necesidad. En esto yo 
veo el gran beneficio de que se impide el síndrome del 
estrés apostólico; sabiendo que, en caso de enfermedad o 
cualquier emergencia, siempre hay quien puede sustituir, 
uno está más sereno. Solo la actitud de fraternidad puede 



99

ayudar la diócesis a progresar en la tarea eclesial. Que la 
humildad, el afecto, la oración de Francisco de Asís les 
mantenga unidos en el camino de la santidad.

Concluyo este párrafo con un consejo inspirado por mis 
recuerdos juveniles de Italia. Podía constatar cómo era 
común entre los sacerdotes diocesanos el ideal de santidad; 
y muchos se unían a algunas Órdenes religiosas, como 
terciarios, para ser ayudados a alcanzar mejor tal ideal. San 
Juan XXIII fue uno de los cientos que había en Italia, en 
esos años.

5*-	rasgo--- Producción de amor en los sufrimientos 
“vocacionales” (fidelidad)

Hágase, Padre, tu voluntad, dijo Jesús en el Getsemaní. 
La voluntad del Padre puede ser solo una: que tengamos 
un proyecto de amor y que seamos fieles a este proyecto 
de amor. Esto vale para toda creatura humana, en todos 
los estados de vida y profesiones. Nuestro estado de vida, 
nuestro proyecto de amor es de los más densos de exigencias 
de amor. Se parece de cerca al de Jesús. El gran sicólogo 
norteamericano Allport decía que la madurez humana se 
da cuando se recogen todas las facultades de uno en torno 
a un proyecto de amor.

El proyecto de amor, pues, lo tenemos; ahora, nos queda 
ser fieles a este proyecto, en el conjunto y en los detalles; 
para estar produciendo amor a lo largo de toda nuestra 
vida. En la perseverancia salvarán sus almas. Cuando las 
dificultades se hacen duras, no bromeemos; no pensemos 
en tirar la toalla y dejar el sacerdocio; divorciarnos, como 



100

si nuestra visión del mundo fuera como la de un actor de 
Hollywood. A este propósito, a menudo oigo decir una 
gran falacia. Se dice con mucha prosopopeya: “En lugar 
de vivir una doble vida, mejor abandonar”. Es lo que dicen 
los casados cuando empiezan a tener dificultades. Claro 
que una doble vida es muy mala, sin embargo la expresión 
dicha con prosopopeya es una enorme y muy peligrosa 
falacia, o sea: una gran mentira con aspecto de verdad. 
Es como decir: ya que me duele tanto la cabeza, entonces, 
es mejor cortarla. Es la expresión de los suicidas. Hay 
que mantener la fidelidad al último hilo, mantenerse en 
el camino aunque tirados, en espera de tiempos mejores, 
para retomarlo. Lo que hay que hacer es sacudirse y volver 
a la fidelidad, con la gracia de Dios y la ayuda de algún 
amigo sacerdote. Hágase, Padre, tu voluntad, al extremo. 
Por la fidelidad murió el Señor.

Un peligro, para la fidelidad, puede nacer del concepto 
tradicional de vocación y del método tradicional de 
discernimiento. Mantenemos iendo el concepto de 
vocación como gracia especial de Dios; sin embargo, en 
el discernimiento, damos por supuesto que la vocación es 
una especie de “paquete” que Dios nos tiene allí, a nuestro 
lado: está o no está; y nosotros debemos ”adivinarlo”, pero 
¿cómo? La realidad es que no hay modo de verificarlo con 
certeza moral, de manera que nuestra decisión y profesión 
tienen, de por sí, base endeble.

El peligro es que esta incerteza se presta a manipulación 
sicológica y a evasión. Si no puedo saber con certeza 
moral, entonces, al momento de dificultades que se me 
vendrán encima a lo largo del camino de la vida, tengo 



101

la “tentación” de pensar que nunca tuve ese “paquete” y, 
por tanto ¿para qué seguir? Y me salgo con irresponsable 
tranquilidad. Personalmente, creo que es más práctico y 
“divino” pensar que la vocación es una decisión mía, no un 
“paquete” que debo adivinar si lo tengo o no. Y mi decisión 
la tomo en base a un ideal que quiero alcanzar, a la luz 
de la fe cristiana. La voluntad de alcanzar un ideal bueno, 
de generosidad hacia la gente, esta sí es una inspiración 
(gracia) que ciertamente viene de lo alto y que puedo saber 
si lo quiero o no, porque es parte consciente de mí a lo 
largo de toda la vida; y la perseverancia en este ideal es 
cosa mía, es decisión mía, siempre, en todos los tiempos de 
mi vida. Nunca podré ser víctima de la evasión, sicológica 
y moral. El ideal, como medio seguro de discernimiento, 
¡esta es la cuestión! 

Con esta tercera parte, hemos aprendido que todo momento 
de nuestra vida puede ser producción de amor; en todo 
momento producimos vida para construcción del reinado de 
Dios.

Cristo plantó, nosotros regamos el reino; y así, tomamos parte 
activamente a la salvación del mundo.



102


