


 

 

1 
 

DDDDiosiosiosios    eseseses    SOLO SOLO SOLO SOLO amoramoramoramor    

PRESENTACIÓNPRESENTACIÓNPRESENTACIÓNPRESENTACIÓN    ÚTILÚTILÚTILÚTIL    

Yo era un campesino pobre del centro de Italia, trabajábamos en la 
finca de un terrateniente. En 1948, después de la II guerra mundial, 
oía que ponían en la prisión a los campesinos que reclamaban tierra 
para sus familias, sin que yo comprendiera mayor cosa. 

Aquello, creo, no entró en mí como resentimiento contra los ricos 
terratenientes sino simplemente quedó como recuerdo de infancia, 
sin trascendencia… o, tal vez, sí. 

Entré al Seminario menor de los franciscanos de Asís; profesé en julio 
de 1958 y fui ordenado sacerdote en 1962, cuando empezaba el 
Concilio Vaticano II. 

Este gran acontecimiento impactó mucho mi formación sacerdotal 
incipiente y mi apostolado futuro, en forma y contenido. Me sentí con 
un pie en lo antiguo y con el otro en lo nuevo.  

Haciendo los estudios teológicos junto a un fraile nicaragüense, me 
nació el deseo de ir misionero a Nicaragua. Los superiores me dejaron 
partir 11 años después de la ordenación sacerdotal, en 1973. Tenía 
37 años de edad. 

Viajé en el transatlántico Rossini que, desde Nápoles, terminaba su 
carrera en Santiago de Chile, pasando por el Canal de Panamá. 

El trayecto Panamá – Nicaragua lo hice en Tica bus. 

Durante el largo viaje de 13 días, ocurrieron tres episodios muy 
significativos para mí.  
Uno se dio durante la navegación, el 11 de septiembre. Observaba 
con curiosidad cómo un grupo de hombres y mujeres escuchaban, 



 

 

2 
 

alegremente excitados, la voz también excitada de un enorme 
aparato radio. Me dijeron que eran empresarios chilenos. Muchos 
meses más tarde, recordé y entendí que estaban escuchando la 
noticia del bombardeo del palacio de la Moneda, de parte de 
Pinochet.  
 
El segundo episodio, entre lo trágico y lo cómico, me pasó en la 
frontera de Nicaragua. Llevaba una caja de libros, escritos en italiano; 
uno de los libros era de Carlos Carretto, titulado “Lo quequequeque cuenta es 
amar”; pero en italiano el que se escribe che. ¡Se armó un gran lio, 
por aquello del Che Guevara! 
                                                                   
EEEEl tercerl tercerl tercerl tercer    episodioepisodioepisodioepisodio fue de signo muy distinto. 
Al llegar a la terminal de Managua, estaba esperándome un buen 
hermano fraile. Me dijo que, camino al convento, me llevaría a dar 
una vuelta por el casco urbano, completamente destruido por el 
terremoto del año anterior. El fraile me dijo que la gente comentaba 
que había sido un castigo de Dios porque se estaba bailando siendo 
el ante vigilia de Navidad. Perturbado, contemplaba esa gran ruina: 
casas de uno o dos pisos arrasadas, causando miles de muertos, gente 
de clase media-pobre. De repente, en medio de tantos escombros se 
apareció un edificio de muchos pisos, enterito, sin un rasguño. Casi 
grité ¿y este? El buen fraile no se dio cuenta de mi asombro, y con el 
tono de un guía turístico distraído, respondió: “Ese es el Banco de 
América”. No hablé más, y el Hermano se sorprendió, y el Hermano se sorprendió, y el Hermano se sorprendió, y el Hermano se sorprendió    de mi silenciode mi silenciode mi silenciode mi silencio....    
    
¡Ese escenario tan contrastante me hizo perder la “inocencia” social ¡Ese escenario tan contrastante me hizo perder la “inocencia” social ¡Ese escenario tan contrastante me hizo perder la “inocencia” social ¡Ese escenario tan contrastante me hizo perder la “inocencia” social 
e ideológica que traía de Italia!e ideológica que traía de Italia!e ideológica que traía de Italia!e ideológica que traía de Italia!!!!!    
 
Sentí un destello en el cerebro, comprendí que Centroamérica era 
como ese escenario: miles de casas pobres arrasadas y un Banco de 
América en el medio, fuerte y seguro, como quien dice ¿Y qué? ¡El 
dinero es mío y hago con él lo que quiero! 



 

 

3 
 

 
En ese mismo momento vino a mi corazón y a mi mente una buena 
inspiración: “En medio de esta gran desigualdad, emplearé toda mi 
vida de sacerdote actuando en favor de los pobres y enseñando 
consecuentemente. Buscaría las verdaderas causas de los 
sufrimientos, y también liberaré a Dios de la calumnia de ser él la 
causa de los mismos. Buscaré una filosofía y una teología de la historia 
que demuestren que las desgracias de los pobres se originan en 
mentes egoístas, y que la muerte de los pobres, en el terremoto por 
ejemplo, no viene de Dios sino de la irresponsabilidad y del robo de 
los que construyeron mal los edificios”.  

Este librito testimonia que esa inspiración no fue en vano. 

Lo aquí expresado será aquí muchas veces expresado, pero “en 
barreno” y en círculos concéntricos, es decir: aclarando cada vez más 
y desde diversos ángulos. 

*** 

PREMISA IMPORTANTE, antes de atreverme a monstrar caminos 
teológicos nuevos.  

Para legitimar nuevas interpretaciones de algunas verdades 
cristianas, traigo a colación lo que el Papa emérito Benedicto XVI dijo 
al clero de Roma, el 2 de marzo de 2007: “La teología ha sido siempre 
múltiple: la escuela franciscana, la escuela dominica, y otras. Como 
hemos dicho, la Palabra de Dios es siempre más grande; por eso no 
podremos agotar jamás el alcance de esta Palabra, y se necesitan 
enfoques diversos, diversos tipos de reflexión. El teólogo trate de 
encontrar pistas que respondan a las exigencias y a los desafíos de 
nuestro tiempo, siendo siempre consciente que todo esto se basa en 
la fe de la Iglesia”. 



 

 

4 
 

He aquí el principio exegético de Papa Francisco, también hablando 
al clero de Roma: “Desarrollar una doctrina no es borrarla; significa 
adecuar las respuestas de un contenido perenne a los tiempos que se 
están viviendo, para una mejor comprensión de la verdad nuclear” (6. 
12. 2013). La evolución del dogma es un desarrollo orgánico del tema, 
que permanece fiel a su propia identidad. Como un niño que va 
creciendo pero siempre guardando su identidad. 

 

          

PARTE  I 

Capítulo 1 

UNA NUEVA VISIÓN DE DIOSUNA NUEVA VISIÓN DE DIOSUNA NUEVA VISIÓN DE DIOSUNA NUEVA VISIÓN DE DIOS    

• Dios es amor infDios es amor infDios es amor infDios es amor infinito, ininito, ininito, ininito, in----condicional, grcondicional, grcondicional, grcondicional, gratuito.atuito.atuito.atuito.    

• Todo lo bueno viene de Él.    “Tú eres el bien, todo bien, sumo 
bien…de quien todo bien procede” (San Francisco de Asís).    

• Nada de lo malo, que atemoriza o hace sufrir, viene de Él ni está 
permitido por Él.        

• Nos ama aun cuando estamos pecando.    

• El río de su perdón sigue fluyendo hacia nosotros, como el 
“amor de entrañas” de una madre, aun cuando no nos 
arrepentimos. Si le abrimos la puerta del corazón, Él entra y 
“cena con nosotros” (cfr. Ap. 3, 20). Lo triste es cuando le 
cerramos la puerta y su amor de perdón no puede entrar. Su 
amor ciertamente fluye hacia nosotros pero si le cerramos la 
puerta quedamos sin vida. Hay un Dador de amor pero no hay 
un receptor.    



 

 

5 
 

¡Abramos la puerta a su amor! 

Algo nuevo está naciendo; una luz nueva se cierne sobre nuestra 
imagen deslucida de Dios. Es el cambio más grande y más gozoso que 
la humanidad ha visto en estos dos mil años.  

Hasta hace apenas unos decenios, pesaba sobre nuestra generación 
la imagen de un dios castigador, arbitrario, antojadizo.  

Pero, ya algunas voces de la alta Jerarquía católica están diciendo 
cosas nuevas.  

En 1999, proclamado año del Padre en vista del año jubilar 2000, el 
CELAM (Consejo episcopal latino americano) envió un mensaje a los 
cristianos de Latinoamérica. En el párrafo más significativo se lee lo 
siguiente: “Este año debe servir para espantar del alma humana esas 
caricaturas de Dios que tanto daño nos han hecho y siguen haciendo… 
la caricatura de un dios castigador, justiciero, arbitrario, antojadizo”. 
El mismo año, desde Roma, el Papa Juan Pablo II proclamaba que el 
infierno no lo hizo Dios, ni es Dios quien manda al infierno (Audiencia 
general del 28. 07.1999). Eso significa que Dios tampoco hizo el 
“infierno” de las enfermedades y de la muerte (cfr. J.P. II, Mensaje 
para la Jornada por la Paz del 01.01.2005).   

Dice el Apóstol Juan que Dios es amor (1Jn. 4, 16-18). Él no es alguien 
que tiene amor sino alguien cuya naturaleza es amor, y no otra cosa.                             
Todo lo que hace sufrir y morir no viene de Él; solo lo bueno viene de 
Él, directa o indirectamente. Es amor de padre y madre, que no 
excluye a ninguno de sus hijos. Él ha enviado a su Hijo para que 
tengamos vida en abundancia (Jn. 10, 10); y quiere que todos se 
salven (1Tim. 2, 4). El amor incluye a todos y siempre; lo que sólo 
podría alejar de este amor sería el rechazo libre de la verdad y del 
amor de parte del ser humano, por el libre albedrío. Se puede dar la 
auto-exclusión, nunca la exclusión de parte de Dios.  



 

 

6 
 

A este punto, la pregunta que muchos teólogos se hacen es: ¿Existirá 
alguien que quiera auto-excluirse? ¿No encontrará Dios, con su 
infinita ternura y sabiduría, una forma de seducir aun al más reacio? 
¡No se puede no pensar en el ladrón y asesino, crucificado junto a 
Jesús, quien superó su auto-exclusión de toda la vida en los pocos 
instantes que sufrió junto a Jesús! ¡Dios es grande y “su brazo no está 
amarrado”, ni siquiera está amarrado a los sacramentos o a la Iglesia 
visible. Su gracia y su amor van más allá de nuestra imaginación. Si el 
infierno existe, así como lo imaginamos nosotros, ciertamente no lo 
hizo Dios, como afirma Juan Pablo II. 

Tú Señor, tomaste la iniciativa de crearnos y ponernos en el camino 
del cielo donde llegaremos a ser plenamente “partícipes de tu divina 
naturaleza”; nos ponemos en tus manos amorosas. ¿Cómo hemos 
podido concebirte tan mezquino, tan semejante a un ser humano, 
que se pone furioso si no se le hace caso, que se venga y descarga 
todo su poder sembrando llanto, gritos y muerte? Tu omnipotencia 
es del todo diferente del concepto que los humanos tenemos de ella: 
tu omnipotencia “se expresa sólo en el amor” (Benedicto XVI, 
Audiencia general, 30.01.2013). ¡Gracias Señor, por ser muy diferente 
de cómo te imaginábamos! Tu Hijo Jesús hizo de todo para que 
comprendiéramos cómo realmente eres, contándonos la parábola 
del hijo pródigo. En realidad, esa parábola debería llamarse “del 
padrepadrepadrepadre    amorosoamorosoamorosoamoroso””””; por eso, por un nombre pecado-céntrico, no la 
hemos comprendido a cabalidad. 

Entendemos, Señor, que ¡la nobleza obliga! Si tú eres así de bueno, 
de misericordioso, nosotros tus hijos debemos reflejarte así ante 
todos nuestros hermanos y hermanas del mundo; con nuestro 
comportamiento, razonamiento y testimonio.  

Contribuiremos, Señor, a que tanta gente que se había alejado de ti 
por temor, regrese a la casa paterna, arreglada a fiesta. También, 
queremos hacernos un corazón limpio y generoso para perdonar y 



 

 

7 
 

bendecir a quien nos maldiga, y para perdonar setenta veces siete. 
Queremos dejar de mostrar una cara amargada y sin sonrisa, para que 
las personas que nos encuentren se sientan atraídas por el “perfume” 
de nuestra serenidad y acogida cordial, inspiradas por ti. 

Leamos el capítulo 4 de la I Carta de San Juan:    Dios es amor … cuando Dios es amor … cuando Dios es amor … cuando Dios es amor … cuando 
el amor alcanza en nosotros su perfección, miramos con confianza al el amor alcanza en nosotros su perfección, miramos con confianza al el amor alcanza en nosotros su perfección, miramos con confianza al el amor alcanza en nosotros su perfección, miramos con confianza al 
día del juicio … quien teme no conoce el amor perfecto”día del juicio … quien teme no conoce el amor perfecto”día del juicio … quien teme no conoce el amor perfecto”día del juicio … quien teme no conoce el amor perfecto”. . . .     

Podemos afirmar: el infierno existe, pero no lo hizo Dios. El castigo 
existe, pero no lo manda Dios; las enfermedades, las desgracias 
existen, pero no vienen de Dios. Dios no quiere el mal ni lo permite, 
sólo lo tolera, para respetar nuestra libertad. 

 

Capitulo 2 

TTTTOOOODO LO QUE HACE SUFRIDO LO QUE HACE SUFRIDO LO QUE HACE SUFRIDO LO QUE HACE SUFRIRRRR    Y Y Y Y MORIR NO VIENE DE DIOSMORIR NO VIENE DE DIOSMORIR NO VIENE DE DIOSMORIR NO VIENE DE DIOS    

Dios no creó la muerte. Entendemos la muerte “con aguijón”, la que 
da miedo porque fruto del pecado. En Gen. 1, 31 – 2, 2 se dice: “Dios Dios Dios Dios 
vio que todo cuanto había hecho era muy bueno. Día vio que todo cuanto había hecho era muy bueno. Día vio que todo cuanto había hecho era muy bueno. Día vio que todo cuanto había hecho era muy bueno. Día sexto. Al sexto. Al sexto. Al sexto. Al 
séptimo día, Dios hubo terminado su trabajo y descansó”.séptimo día, Dios hubo terminado su trabajo y descansó”.séptimo día, Dios hubo terminado su trabajo y descansó”.séptimo día, Dios hubo terminado su trabajo y descansó”.    

La muerte y los sufrimientos vienen después, de Adán y Eva, de 
nuestros des-ordenes. Son consecuencias lógicas de nuestras 
decisiones ilógicas. Que Gen.3, 19 “comerás con el sudor de tu fre“comerás con el sudor de tu fre“comerás con el sudor de tu fre“comerás con el sudor de tu frente nte nte nte 
y morirás”y morirás”y morirás”y morirás” sea un castigocastigocastigocastigo de Dios es interpretación primitiva. Hoy, el 
Espíritu Santo actualiza la interpretación de este pasaje y nos aclara 
que los sufrimientos no son castigo de Dios. Él, como se hace con un 
niño, va ajustando para la humanidad en camino la interpretación de 
los textos bíblicos. 



 

 

8 
 

Hoy, por ejemplo, la ciencia casi está eliminando el “sudor de la 
frente” en el trabajo, y la iglesia bendice estos logros. Lo que hace la 
ciencia y la Iglesia no va contra el Espíritu Santo, más bien colaboran 
con Él para que se entienda a fondo la Revelación de Dios.  

1) Dios, pues, no manda ningún sufrimiento ni la muerte. En 
Sabiduría 1, 13, se dice así: “Dios no hizo la muerte y no le gusta “Dios no hizo la muerte y no le gusta “Dios no hizo la muerte y no le gusta “Dios no hizo la muerte y no le gusta 
que se pierdan los vivos … las especies que aparecen eque se pierdan los vivos … las especies que aparecen eque se pierdan los vivos … las especies que aparecen eque se pierdan los vivos … las especies que aparecen en la n la n la n la 
naturaleza son medicinales y no traen veneno de muerte”.naturaleza son medicinales y no traen veneno de muerte”.naturaleza son medicinales y no traen veneno de muerte”.naturaleza son medicinales y no traen veneno de muerte”. Aquí 
no hay lugar para otras interpretaciones. 

2) El Apóstol Santiago, en el cap. 1, 12-18, dice de dónde vienen   
todos los sufrimientos y la muerte “con aguijón”.  
Leamos: “Cada uno es “Cada uno es “Cada uno es “Cada uno es tentado por su propio deseo, que lo tentado por su propio deseo, que lo tentado por su propio deseo, que lo tentado por su propio deseo, que lo 
arrastra y lo seduce; el deseo entonces concibe y da a luz el arrastra y lo seduce; el deseo entonces concibe y da a luz el arrastra y lo seduce; el deseo entonces concibe y da a luz el arrastra y lo seduce; el deseo entonces concibe y da a luz el 
pecadopecadopecadopecado;;;;    el pecado crece y, al final, el pecado crece y, al final, el pecado crece y, al final, el pecado crece y, al final, engendra la muerte”.engendra la muerte”.engendra la muerte”.engendra la muerte”.        

Y    Benedicto XVI, el 02.02.2011, dijo a un grupo de enfermos que iban 
al santuario de Lourdes: “Dios “Dios “Dios “Dios nos ha creado para la vida y la felicidad, nos ha creado para la vida y la felicidad, nos ha creado para la vida y la felicidad, nos ha creado para la vida y la felicidad, 
sin embargo, la enfermedad y la muerte son consecuencia del sin embargo, la enfermedad y la muerte son consecuencia del sin embargo, la enfermedad y la muerte son consecuencia del sin embargo, la enfermedad y la muerte son consecuencia del 
pecado”.pecado”.pecado”.pecado”. 

Y San Juan Pablo II, en el mensaje del 1 de enero de 2005, se pregunta: 

“¿Qué es el mal? El mal pasa por la libertad humana”“¿Qué es el mal? El mal pasa por la libertad humana”“¿Qué es el mal? El mal pasa por la libertad humana”“¿Qué es el mal? El mal pasa por la libertad humana”, responde. Me 
impresiona el que este santo Papa ni siquiera nombra al diablo en 
este contexto tan significativo. Quiere que no seamos víctimas de 
evasiones. Somos nosotros, los humanos, los responsables terminales 
de todo el mal que se hace en el mundo. Nosotros, nuestros 
antepasados, las malas autoridades, el cambio climático, la 
contaminación ambiental. ¡Hay tan solo que investigar! 

En suma: En suma: En suma: En suma: la muerte existe, pero no viene de Dios; el castigo existe, 
pero no viene de Dios; las enfermedades, las desgracias existen, pero 
no vienen de Dios sino del mal uso de nuestro libre albedrío. 



 

 

9 
 

Capítulo 3 

¿DE DÓ¿DE DÓ¿DE DÓ¿DE DÓNDE VIENE EL MAL QUE HAY EN EL MUNDO?NDE VIENE EL MAL QUE HAY EN EL MUNDO?NDE VIENE EL MAL QUE HAY EN EL MUNDO?NDE VIENE EL MAL QUE HAY EN EL MUNDO? 

1. ¿De dónde viene el mal? De nuestra libertad mal usada. 
Acabamos de leer lo que dice Juan Pablo II al respecto. 

2. Tenemos el libre albedrío. ¿Por qué Dios nos ha dado el libre 
albedrío? Porque nos ha creado para que aprendiéramos a 
amar, y amar se puede sólo si somos libres, o sea, si la decisión 
de hacerle caso a Dios nace de nuestra iniciativa, de nuestro 
libre albedrío. 

3. Pensamos que libertad es igual a libertinaje, es decir: que uno 
haga lo que se le antoje y, en cambio, esa no es libertad sino 
puro egoísmo. La verdadera libertad es hacer caso al Señor por 
decisión propia, como respuesta de amor al amor.      

4.  ¿Y LA BIBLIA QUE DICE?¿Y LA BIBLIA QUE DICE?¿Y LA BIBLIA QUE DICE?¿Y LA BIBLIA QUE DICE? El lenguaje del A. T. a veces es 
“ambiguo y contradictorio”. Se dice que Dios es misericordioso, 
y sin embargo a menudo decide crueldades contra su pueblo. 
Leamos, por ejemplo, la siguiente página del profeta Ezequiel, 
cap. 9, 1-2 y 5-6. El Profeta tiene una visión en la cual Yahvé le 
hizo ver todos los horrores cometidos por el pueblo de Dios. A 
un momento dado, Dios gritó:Dios gritó:Dios gritó:Dios gritó: “¿Van a seguir enojándome“¿Van a seguir enojándome“¿Van a seguir enojándome“¿Van a seguir enojándome? ? ? ? 
Pero esta vez se les pasó la medida. Voy a actuar con furor; no Pero esta vez se les pasó la medida. Voy a actuar con furor; no Pero esta vez se les pasó la medida. Voy a actuar con furor; no Pero esta vez se les pasó la medida. Voy a actuar con furor; no 
los perdonaré, y mi ojo será inclemelos perdonaré, y mi ojo será inclemelos perdonaré, y mi ojo será inclemelos perdonaré, y mi ojo será inclemente. Entonces, gritó nte. Entonces, gritó nte. Entonces, gritó nte. Entonces, gritó en mis en mis en mis en mis 
oídos oídos oídos oídos con todas sus fuerzas:con todas sus fuerzas:con todas sus fuerzas:con todas sus fuerzas: “¡Castigos de la ciudad, Castigos de la ciudad, Castigos de la ciudad, Castigos de la ciudad, 
acérquense!acérquense!acérquense!acérquense! Recorran la ciudad y maten. No perdonen a nadie. Recorran la ciudad y maten. No perdonen a nadie. Recorran la ciudad y maten. No perdonen a nadie. Recorran la ciudad y maten. No perdonen a nadie. 
Viejos, jóvViejos, jóvViejos, jóvViejos, jóvenes, mujeres, niños, máenes, mujeres, niños, máenes, mujeres, niños, máenes, mujeres, niños, mátenlos a todtenlos a todtenlos a todtenlos a todosososos”.”.”.”.  

                                                                                                                            

¿Por qué la Biblia, a veces, se expresa así? Si nos fijamos, el N.T. 
ya no se expresa así.  



 

 

10 
 

En el A.T. la Biblia se expresaba en términos de castigo para 
inculcar la soberanía de Dios y la obediencia a Dios. Era un 
pueblo “niño”, necesitaba expresiones fuertes para entender. 
No tenía claro el concepto de “causa segunda” y todo lo atribuía 
a Dios, lo bueno y lo “malo”. ¡“El sabe por qué”, decían cuando 
la cosa era demasiado repugnante. La causa primera es Dios y 
la causa segunda es el ser humano. Leían la Historia de la Nación 
y de cada ser humano en clave de que todo se originaba de Dios, 
lo positivo y lo negativo. 

 

Capitulo 4 

PARÁBOLAPARÁBOLAPARÁBOLAPARÁBOLA    DEL HIJO PRODIGO DEL HIJO PRODIGO DEL HIJO PRODIGO DEL HIJO PRODIGO ((((Lc. 15, 11Lc. 15, 11Lc. 15, 11Lc. 15, 11----24242424)))) 

DeberíaDeberíaDeberíaDebería    llamarse:llamarse:llamarse:llamarse: la parábola del padre amorosola parábola del padre amorosola parábola del padre amorosola parábola del padre amoroso;;;;    porque el 
protagonista es el padre lleno de comprensión y amor entrañable 
hacia el hijo rebelde que regresa a la casa; y también lleno de 
paciencia con el hermano mayor, que no quiere participar en la fiesta 
por el regreso del hermano. 

Recordemos esta bella parábola.  

Cuenta Jesús que un padre tenía dos hijos. El más joven exigió que el 
padre le diera dinero porque quería ir a probar fortuna y placeres. Se 
fue al extranjero. Pronto se le agotó el dinero y quiso encontrar un 
trabajo. Le dieron un trabajo vergonzoso para un hebreo, el de cuidar 
cerdos. Llegó al colmo de morirse de hambre, porque ni siquiera 
podía comer la comida de los cerdos. 

Fue cuando decidió volver a casa, donde su papá. Sabía que su papá 
era bueno, pero él estaba dispuesto a pedirle perdón de rodillas y a 
trabajar, en su casa, como un trabajador cualquiera. 



 

 

11 
 

Pensaba que se merecía todo tipo de castigo. Pero no contaba con el 
amor infinito, incondicional y gratuito del padre. El cual, al verlo de 
lejos, corrió a su encuentro, lo llenó de besos y echó la casa por la 
ventana, haciendo una gran fiesta, “porque este hijo estaba muerto y 
ha vuelto a la vida”, decía.  

¡Así es el amor de Dios! Infinito, incondicional, gratuito. El hijo 
razonaba según el metro de la justicia humana, el padre en cambio 
razonaba según el metro de la misericordia divina, que es infinita, 
incondicional y gratuita. 

¿Por qué, en la predicación cristiana, se descuidó esta parábola? 
Parece mentira, pero en gran parte, se descuidó por culpa del título 
equivocado que se le dio; porque en muchos siglos de predicación, se 
enfocó sobre todo al hijo pródigo que se convierte de sus pecados, 
muy poco el amor del padre. Se había cultivado una espiritualidad 
pecado-céntrica, de temor y castigo.  

Ahora bien, en este nuestro tiempo, urge descubrir mejor la fuente 
refrescante del amor de Dios infinito, incondicional y gratuito. 
Conociendo que Dios es amor inagotable, a las nuevas generaciones 
se les hace más fácil buscarle y reconocerle como la fuente de vida 
integral y de felicidad. Los jóvenes, hoy, se mueren de hambre de 
Dios, aun sin saberlo; y no quieren volver a la “Casa del padre Dios” 
posiblemente porque les hemos predicado a un Dios castigador, 
vengador, arbitrario, que manda al infierno cuando quiere, con rabia 
y con gusto. ¡Una verdadera caricatura de Dios! 

El Papa emérito Benedicto XVI tiene una expresión muy bella al 
respecto de todos estos temas. En la audiencia pública del 30 de 
enero de 2013, comentando el segundo renglón del Credo “Creo en 
Dios todopoderoso”, dice: “Dios“Dios“Dios“Dios, al da, al da, al da, al darnos la libertad a nosotros se rnos la libertad a nosotros se rnos la libertad a nosotros se rnos la libertad a nosotros se 
ha limitado en la suyaha limitado en la suyaha limitado en la suyaha limitado en la suya    y tiene un solo poder, el de amar. Ry tiene un solo poder, el de amar. Ry tiene un solo poder, el de amar. Ry tiene un solo poder, el de amar. Revela su evela su evela su evela su 
fuerza amafuerza amafuerza amafuerza amando a todos y a todo. Y Jesús rndo a todos y a todo. Y Jesús rndo a todos y a todo. Y Jesús rndo a todos y a todo. Y Jesús revela al mundo este amor evela al mundo este amor evela al mundo este amor evela al mundo este amor 



 

 

12 
 

del Padre, perdonando desde la cruz, respondiendo al mal con el del Padre, perdonando desde la cruz, respondiendo al mal con el del Padre, perdonando desde la cruz, respondiendo al mal con el del Padre, perdonando desde la cruz, respondiendo al mal con el 
amor … amor … amor … amor … Y esta potencia vencerá. Y esta potencia vencerá. Y esta potencia vencerá. Y esta potencia vencerá. Es así como la muerte, la gran Es así como la muerte, la gran Es así como la muerte, la gran Es así como la muerte, la gran 
enemiga, es devorada y privada de su venenoenemiga, es devorada y privada de su venenoenemiga, es devorada y privada de su venenoenemiga, es devorada y privada de su veneno”.”.”.”.    

                         

 

                               PARTE  II 

Capitulo 5 

SeguimosSeguimosSeguimosSeguimos    iluminando iluminando iluminando iluminando la imagen de Diosla imagen de Diosla imagen de Diosla imagen de Dios                                                                            
“todo amoroso”“todo amoroso”“todo amoroso”“todo amoroso”....    

Entramos en el dogma de la redención. 

En la muerte y en la resurrección del Señor el amor de Dios se ha 
manifestado sobre manera. 

Sin embargo, también en el dogma de la Redención necesitamos 
reinterpretar aspectos que, así como se leen, parecen arrojar 
sombras sobre el amor puro de Dios. 

*SOMBRA A DISIPAR:  

• Se dice: Dios ha planeado la muerte de Jesús en la cruz 
(sombra). 

• Re-interpretación: no ha sido Dios Padre.  

Los representantes religiosos del pueblo hebreo fueron los autores 
intelectuales de la muerte de Jesús, los Romanos los ejecutores 
políticos y materiales. 



 

 

13 
 

No fue un plan de Dios el que Jesús muriera crucificado para pagar 
la deuda de nuestros pecados, como se ha ido transmitiendo desde 
siglos. Dios no quiere la muerte de nadie, mucho menos la del ser 
humano más inocente. ¡La muerte es su enemiga! Dios nos ha 
creado con ternura de padre para que viviéramos felices para 
siempre (cfr. Sab. 1, 12-15); y a Jesucristo lo ha creado para que 
tuviera vida en plenitud, para Él y para todos y todo: “En Él, por Él 
y para Él todo ha sido creado” (Ef. 1, 4-10 y Col. 1, 15-20). Dios no 
ha creado la muerte. La muerte, junto a todo lo que hace sufrir, es 
enemiga de Dios. Por las muchas citas bíblicas, pongo aquí sólo una 
de San Pablo (I Cor. 15, 26 y 27): “Está dicho que (Cristo) debe 
ejercer el poder hasta que haya puesto a todos sus enemigos bajo 
sus pies, el último de los enemigos sometidos será la muerte”. Y, 
por el Magisterio ordinario de la Iglesia, vuelvo a citar lo que dijo 
el Papa emérito Benedicto XVI, el 30. 01. 2013, comentando el 
segundo renglón del Credo “Creo en Dios todopoderoso”. Dijo así: 
“La omnipotencia de Dios (que es omnipotencia solo en el amor) 
al odio asesino responde con el amor … y así, la muerte será 
finalmente derrotada, la gran enemiga,,,, será devorada y privada de 
su veneno “. Dios Padre, pues, no usó el servicio de su enemiga 
para implementar sus planes de amor y de vida. 

Repugna a la razón “teológica” el que la muerte de Jesús fuera 
planeada por Dios Padre.  

Y es muy contradictorio exaltar el heroísmo del Hijo a costa de la 
justicia “insensible” del Padre. Como se hacía en la Edad Media. 
Espeluznante suena un párrafo del discurso cuaresmal de San 
Leonardo de Porto Maurizio:  

”¿Qué es lo que condenó a Jesús a una muerte tan atroz? 

¿Fueron Pilato, los escribas y fariseos? No, hermanos míos, 

no. Fue la justicia divina. El Salvador bondadoso agonizaba 



 

 

14 
 

colgado en el aire de tres clavos, derramaba sangre por todas 

partes; su tierna madre lloraba al pie de la cruz, gemían todos 

los ángeles, pero la justicia divina, sin dejarse conmover, 

repetía ¡todavía no! Y no dijo ya basta hasta que no le vio 

exhalar el último suspiro. ¿Qué decís ahora hermanos míos? 

Si la justicia divina ha tratado tan severamente al unigénito 

del Padre solo porque había tomado sobre sí nuestros 

pecados, ¿cómo nos tratará a nosotros que somos los 

verdaderos pecadores?” (cfr.Teología del gusano, autoestima 

y evangelio”, Cap. 3. José-Vicente Bonet. Ed. Sal Terrae).  

 

En cambio: sorprendentes, a este respecto, son algunas 

expresiones del columnista Ermes Ronchi en el Diario de la 

Conferencia episcopal italiana AVVENIRE, del 11 de abril de este 

año 2019, el jueves anterior a la Semana Santa: “Dios no salva 

desde el sufrimiento sino en el sufrimiento; no desde la cruz sino 

en la cruz. No nos protege desde la muerte sino en la muerte”. 

 

“¿Por qué Cristo ha muerto en cruz? No ha sido Dios el que 

ordenó ese homicidio”. 

“No fue él quien pretendió, ni permitió, que fuera crucificado el 

inocente en lugar de los culpables”. 

¿Aplacar la justicia con la sangre? ¡No es de Dios!”. 

                                                                                                                

De paso, alegra también saber que Mons. Baez, obispo 

auxiliar de Managua, Nicaragua, tres días después, en la 

homilía del Domingo de Ramos, ha manifestado las mismas 



 

 

15 
 

convicciones de Ermes Ronchi (cfr. Homilía del 14 de abril, 

2019).  

 

He aquí que la encarnación y la pasión se abrazan; es la misma 

lógica del amor que sigue hasta las extremas consecuencias. 

Jesús entra en la muerte como ha entrado en la carne, por 

amor, para estar con nosotros y como nosotros; y lo atraviesa 

todo recogiéndonos a todos, hasta el extremo de la tierra; y 

en la Pascua nos lleva consigo adentro del torbellino de la 

resurrección. 

 

**SOMBRA A DISIPAR: 

- Se dice: al declarar, en el Getsemaní, “Hágase Padre tu voluntad”, 
Jesús quería decir que aceptaba morir en la cruz para obedecer al 
Padre, que tal suplicio había planeado.  

- Re-interpretación: la voluntad del Padre no era que Jesús muriera 
en la cruz sino que quedara fiel al amor, llevando a término el 
compromiso tomado en el bautismo, el de implantar el Reino de 
Dios en este mundo, costara lo que costara (cfr. CIC 541).  

Esta actitud Jesús la enseña a todos y siempre: que que que que tengamos un tengamos un tengamos un tengamos un 
proyecto de amor proyecto de amor proyecto de amor proyecto de amor y quedemos fieles y quedemos fieles y quedemos fieles y quedemos fieles a ese proyectoa ese proyectoa ese proyectoa ese proyecto,,,, cueste lo que 
cueste.  

Esto es lo que decimos cuando rezamos el Padre nuestro; esto es lo 
que Dios pide a la pareja conyugal, al Religioso que hace los votos, a 
los padres y a los hijos. Este es el criterio para discernir la Voluntad de 
Dios en las varias circunstancias de la vida: un proyecto de amor y proyecto de amor y proyecto de amor y proyecto de amor y 
fidelidadfidelidadfidelidadfidelidad    aaaa    eseeseeseese    proyectoproyectoproyectoproyecto    de amorde amorde amorde amor.  



 

 

16 
 

“Padre, si es posible, pase este cáliz, pero si no es posible, hágase tu 
voluntad” (Mt. 26, 39). Esta declaración de Jesús, es legítimo, pues, 
interpretarla de la siguiente manera: “Quiero hacer tu voluntad, 
Padre, a pesar de mi temor y tristeza, quedando fiel en el amor, 
habiendo asumido en el bautismo el proyecto de implantar tu Reino, 
para salvación integral de la humanidad; la cual finalmente, viendo mi 
fidelidad al compromiso asumido, podrá saber qué es el amor y por 
dónde encontrar el camino, la verdad y la vida hacia tu Casa bendita”.  

 

****SOMBRA A DISIPAR: 

- Se dice: Jesús murió en la cruz para pagar por nuestros pecados 
(= satisfacción vicaria).  

- Re-interpretación: la salvación es gratis (cfr. Papa Francisco, en 
AVVENIRE, 19 de mayo, 2019). El perdón de Dios es gratuito. La 
parábola del hijo pródigo (del padre amoroso) lo demuestra. Dios 
nos da todo gratis, con amor de entrañas, como el amor de una 
madre.  

 

***SOMBRA A DISIPAR: 

- Se dice: Jesús nos ha salvado porque sufrió hasta derramar su 
sangre. 

- Re-interpretación:  Jesús nos ha salvado, en sí, con su amor, no, 
en sí, con el sufrimiento.  
 
El egoísmo mata, el amor salva. Jesús nos salvó con su amor al 
máximo grado.  
El sufrimiento de Jesús en la cruz, aun siendo la máxima 
expresión de su amor, fue circunstancial; en otra cultura habría 
podido ser diferente.  



 

 

17 
 

Nosotros los cristianos no debemos enfatizar el viernes santo a 
costa del la Pascua de resurrección, que es el triunfo del amor. 
“Aunque diera mi cuerpo a ser quemado, si no tengo amor, nada 
soy” (cfr. ICor. 13). Es decir: se puede morir con el gran 
sufrimiento de la tortura, por varios motivos, pero sin verdadero 
amor. Entonces, este sufrimiento no vale nada. El valor del 
sufrimiento es dado por el grado de amor. 
¡La verdadera energía salvadora es el amor! Si las circunstancias 
hubiesen exigido aún más grande sufrimiento, Jesús lo habría 
afrontado con el grado máximo de amor que tuvo desde siempre. 
El cristianismo es la religión del amor no del sufrimiento. En el 
paraíso viviremos con amor, sin sufrimiento. 

Nuestro deseo, la ciencia, la Iglesia, por voluntad de Dios, quieren ir 
eliminando el sufrimiento; el amor, en cambio, “no pasa nunca”. El 
sufrimiento y la muerte son siempre repugnantes porque son cuerpo 
extraño para nuestra creación, y los fueron también para Jesús en el 
huerto del Getsemaní (cfr. Mt. 26, 29). Esto es importante subrayarlo, 
para nosotros mismos y en la pastoral cristiana.  

Una cosa es exhortar a los enfermos a que soporten el sufrimiento 
con la paciencia, la humildad, la dignidad con que lo afrontó Jesús en 
la cruz, otra cosa muy diferente es transmitirles que ese sufrimiento 
se lo ha mandado Dios y que su salvación depende del grado de 
sufrimiento que tienen que aguantar o infligirse.  

El cristianismo no es el camino de Dios pavimentado con sufrimiento 
sino iluminado por la victoria final y definitiva del amor y de la vida, 
en la resurrección y en la felicidad en plenitud, que llamamos Paraíso.                                            
El amor es sustancial, el sufrimiento es circunstancial. 

¿Somos ingenuos? No, somos realistas, pero optimistas, a partir de la 
fe, de la Historia y de la resurrección de Jesucristo.  



 

 

18 
 

Casi por curiosidad nos preguntamos: ¿Por qué ha llegado hasta 
nosotros la interpretación pecado-céntrica de que Jesús nos podía 
salvar solamente derramando su sangre y que así lo había planeado 
el Padre para que se le pagara nuestra deuda? Fue una interpretación 
que se consolidó en el siglo XI, una interpretación que parecía resumir 
la interpretación tradicional de ciertas citas bíblicas y de cierta 
tradición. San Anselmo resumió de la siguiente manera:  

El ser humano ha pecado y por sus ofensas tiene que pagar un precio 
adecuado. Sin embargo, siendo limitado, ningún ser humano habría 
podido dar un pago satisfactorio a Dios; quedaba la única opción: que 
el Verbo se encarnara y que pagara Él el precio a Dios por nosotros. 
De allí que se ha acostumbrado decir que Jesús pagó por nosotros el 
precio del pecado, derramando su sangre preciosa. Esta ha sido la 
interpretación tradicional de la Encarnación y Redención; y ha sido la 
teología hecha propia por el Magisterio en todos estos siglos.  

Sin embargo, no es la única interpretación posible. De hecho, con lo 
dicho anteriormente, hoy se abre camino otra interpretación, que nos 
parece más acorde con la razón y con la Revelación interpretada en 
su conjunto, especialmente a la luz de la parábola del Hijo pródigo 
(del Padre amoroso). En ésta, aparece un padre (Dios) que no exige 
algún pago al hijo pecador; su amor de padre es incondicional y 
gratuito. Salva a sus hijos, el primero y el segundo, simplemente 
aplicándoles su incondicional amor, su misericordia (rahamim= amor 
de entrañas). De la misma manera, Dios nos salva, simplemente 
aplicándonos a cada creatura su amor gratuito, su misericordia. Lo 
hace mediante la expresión de amor visible de Jesucristo; que es el 
primer creado, la fuente de toda vida y el representante de toda la 
humanidad, nuestro pontífice (=puente entre Dios y nosotros). Él nos 
enseña el camino hacia el Padre. De esta manera, el ser humano 
obtiene la vida en plenitud, y la recupera, cuando la pierda, con el 
sacramento del perdón.  



 

 

19 
 

PARTE  III 

Capítulo 6 

Aclarando algunos conceptos bíblicos de interpretación tradicional, 
se contribuye también a enfocar más el amor actual y libre de Dios y 
de Jesucristo para que no se empañen con una interpretación 
fatalista y mecanicista.  

Se trata de conceptos tradicionales sobre la pasión y la muerte de 
Jesucristo.                                 

Para mejor orientarse en la nueva explicación, hay que familiarizarse 
con el siguiente acertijo: ¿Las cosas ocurren así porque la Biblia lo 
dice? O bien ¿La Biblia lo dice porque las cosas ocurren así? ¿Cuál es 
la causa de estos acontecimientos: la realidad o la previsión de los 
Profetas? 

- 1er concepto: “Dios mío, Dios mío ¿por qué me has abandonado?”“Dios mío, Dios mío ¿por qué me has abandonado?”“Dios mío, Dios mío ¿por qué me has abandonado?”“Dios mío, Dios mío ¿por qué me has abandonado?”    

¿Es ésta una expresión desesperada de Jesús sintiéndose 
abandonado física y psicológicamente por Dios? No 
necesariamente. Jesús estaba orando con el salmo 22. Jesús estaba 
declarando que su sufrimiento y su actitud interior de creyente 
estaban en sintonía con ese salmo. Los hebreos acostumbraban, 
para recordar todo un salmo, mencionar el inicio del salmo. El 
salmo 22 que Jesús estaba iniciando es el salmo del justo 
perseguido, que clama a Dios; y en medio de sus tribulaciones 
mantiene una firme esperanza en Dios. 

 

 



 

 

20 
 

- 2do concepto: “Para“Para“Para“Para    que se cumplieran las Escrituras”.que se cumplieran las Escrituras”.que se cumplieran las Escrituras”.que se cumplieran las Escrituras”.    

Es un recurso literario. Los evangelistas, al describir la pasión de 
Jesús, se preocupan de repetir una y otra vez esta frase. ¿Por qué? 
Es que los evangelistas, para ser creíbles ante el pueblo judío se 
apoyan en el testimonio de la Sagrada Escritura, especialmente los 
salmos, que eran la oración más conocida del pueblo. Citan 20 
veces los salmos en este contexto de la Pasión. No tenían otro 
medio para convencer a los hebreos que el de recurrir a la 
autoridad de la Escritura. En efecto, el que moría en la cruz era 
maldito por Dios (“Maldito el que pende de un madero”, Dt. 21, 
23).  Entonces, ¿Cómo era posible que ese Jesús fuera el Mesías? 
Además, Jesús ha sido juzgado y condenado por la máxima 
autoridad religiosa, representante de Yavé. ¿Cómo podía estar en 
armonía con Él? Es más, el Mesías era considerado el libertador del 
pueblo hebreo. Entonces, ¿Cómo era posible que el libertador del 
pueblo hebreo haya sido vencido y crucificado por los enemigos de 
este pueblo? 

                                                                                                  
¿Qué dicen pues los evangeli¿Qué dicen pues los evangeli¿Qué dicen pues los evangeli¿Qué dicen pues los evangelistasstasstasstas    con la expresión “como dice la con la expresión “como dice la con la expresión “como dice la con la expresión “como dice la 
EscritEscritEscritEscrituraurauraura”?”?”?”?        

En realidad, la Escritura está describiendo lo que le pasa al justo 
que quiere quedar fiel a Yavé; a todos los justos de todos los 
tiempos; pensemos en Mons. Romero. Con mayor razón, al más 
justo de los justos, que era el Mesías, le pasará lo peor. De manera 
que: las cosas ocurren así, no tanto porque lo dice la Escritura, sino 
que: la Escritura lo dice porque las cosas ocurren así.  

- 3er concepto: Ahora, la pregunta central esAhora, la pregunta central esAhora, la pregunta central esAhora, la pregunta central es: ¿el que Jesús 
padeciera así y muriera así estaba planeado o sólo previstoestaba planeado o sólo previstoestaba planeado o sólo previstoestaba planeado o sólo previsto por la 
historia y por el Espíritu Santo que conoce la historia? La respuesta 
coherente es que todo estaba sólo previsto, por Dios y la historia, 



 

 

21 
 

no prescrito. La frase “para que se cumpliera la Escritura” no 
significa la planeación de la pasión y muerte de Jesús de parte de 
Yavé, sino: la previsión de lo que le pasa al justo que quiere quedar 
fiel al amor. En ocasión de lo cual, Dios prepara su plan providencialEn ocasión de lo cual, Dios prepara su plan providencialEn ocasión de lo cual, Dios prepara su plan providencialEn ocasión de lo cual, Dios prepara su plan providencial 
(“Con la pasión de Jesús, Dios cumplió su plan” - cfr. el capítulo 8).  

NOTA:    estas aclaraciones de los 3 conceptos han sido publicadas en 
la Revista de Tierra Santa, por el franciscano biblista Fray Ariel 
Alvarez, argentino; si fueran interpretaciones erróneas o erráticas 
habrían sido refutadas inmediatamente por Estudios bíblicos de 
otras Órdenes religiosas presentes en Tierra Santa, pero no parece 
haya habido objeciones.   

Ahora bien,Ahora bien,Ahora bien,Ahora bien, ninguna de estas que hemos llamado sombras es 
dogma de fe, solo interpretaciones o maneras de explicar el dogma 
de la Redención a la gente de generaciones pasadas. A menudo, se 
trata de lenguaje simbólico, figuras literarias.                                                    

 

 

PARTE  IV 

Capítulo 7 

EL “NUDO” PASCUAL.EL “NUDO” PASCUAL.EL “NUDO” PASCUAL.EL “NUDO” PASCUAL.    

Se quiere confirmar, desde otro ángulo, lo legítimo de lo nuevo 
expresado hasta ahora; especialmente, el que la muerte de Jesús no 
fue un plan justiciero del Padre.  

Siempre con el objetivo de limpiar la imagen de Dios. 



 

 

22 
 

Este capítulo tiene su importancia en cuanto que las varias citas de 
los Hechos de los Apóstoles, que se van a presentar, parecen 
contradecirse (de allí, el término “nudo”). 

Se trata de saber quién, en el libro de los Hechos de los Apóstoles, 
quiso que Jesús muriera en la cruz, si era un plan del Padre o de los 
fariseos.                           

En casi todas las primeras lecturas de la Misa de los días después de 
Pascua, se dice quiénes mataron a Jesús. Y allí se dice con claridad 
que fueron los fariseos. Sin embargo, en algunas citas se añade 
también otra cosa; se dice que, con la muerte de Jesús, Dios Padre 
cumplió su plan de salvación; insinuando así que fue Dios Padre quien 
quiso la muerte de Jesús para que se cumpliera su plan.  

Entonces, sí, ¡quedo confundido! Y me vuelvo a preguntar: ¿Quiénes 
fueron los autores intelectuales de la muerte de Jesús: los fariseos o 
Dios Padre?  

Para meternos bien adentro y encontrar la respuesta definitiva, 
vamos a leer las 6 citas de los Hechos de los apóstoles que se refieren 
al tema.  

1111---- Hechos 2, 36Hechos 2, 36Hechos 2, 36Hechos 2, 36----37373737: “Dios ha hecho Señor y Cristo a este Jesús 
a quien ustedes crucificaron…Los oyentes se afligieron y 
dijeron a Pedro y a los Apóstoles ¿Qué tenemos que hacer, 
hermanos? Pedro les contestó: arrepiéntanse y háganse 
bautizar en el nombre de Jesús para que sus pecados sean 
perdonados”. Los fariseos tienen que arrepentirse, porque 
fueron ellos quienes cometieron el delito. 
 

2222----    Hechos 3, 13Hechos 3, 13Hechos 3, 13Hechos 3, 13----11115:5:5:5: “Es Dios el que acaba de glorificar a su siervo 
Jesús. Ustedes (los fariseos) lo entregaron y renegaron de Él. 



 

 

23 
 

Ustedes pidieron la libertad de un asesino y rechazaron al 
Santo y al justo; mataron al Señor de la vida, pero Dios lo 
resucitó”.  

Aquí está claro que los autores intelectuales de la muerte de Jesús 
fueron los jefes de los fariseos. Dios tuvo el papel contrario. 

3333----    Hechos 4, 10:Hechos 4, 10:Hechos 4, 10:Hechos 4, 10: “Este hombre (el paralítico que Pedro y Juan 
habían sanado a la entrada del templo) ha sido sanado por 
el nombre de Jesucristo, a quien ustedes crucificaron, pero 
a quien Dios ha resucitado de entre los muertos”. De nuevo, 
se aclaran los dos papeles opuestos que tuvieron los fariseos 
y el Padre.  

Estas citas dicen con toda claridad que las dos intervenciones en la 
muerte de Jesús, la de los fariseos y la de Dios, son diametralmente 
opuestas: los primeros para quitar la vida de Jesús, y Dios, para 
devolverle vida plena. 

Sin embargo, hay 3 citas más que sí, a la primera parte de la oración 
añaden que Dios tenía su plan en esa muerte. Veamos. 

 

4444----    Hechos 3, 17Hechos 3, 17Hechos 3, 17Hechos 3, 17: “Yo sé que ustedes obraron por ignorancia, al igual 
que sus jefes, y Dios cumplió de esta manera lo que había dicho de 
antemano por boca de todos los profetas: que su Mesías tendría 
que padecer”. 

Aunque no con claridad, la cita parece insinuar que el Padre tenía 
que ver en la planeación de la muerte de Jesús. 

5555----    Hechos 2, 23: Hechos 2, 23: Hechos 2, 23: Hechos 2, 23: “Ustedes lo entregaron a los paganos para ser 
crucificado y morir en la cruz, y con esto se cumplió el plan que 
Dios tenía dispuesto”. 



 

 

24 
 

            ¿De cuál pl¿De cuál pl¿De cuál pl¿De cuál plan se an se an se an se trata?trata?trata?trata? 

6666----    Hechos 4, 27Hechos 4, 27Hechos 4, 27Hechos 4, 27: “En esta ciudad hubo una conspiración de Herodes 
con Poncio Pilato, los paganos y el pueblo de Israel contra tu santo 
siervo Jesús, a quien tú ungiste. Así ellos consiguieron lo que tú 
habías decidido de antemano que se llevara a efecto”. 

¿Qué era lo que el Padre había decidido que se llevara a efecto?¿Qué era lo que el Padre había decidido que se llevara a efecto?¿Qué era lo que el Padre había decidido que se llevara a efecto?¿Qué era lo que el Padre había decidido que se llevara a efecto? 

 

Después de haber leído las últimas 3 citas, debemos preguntarnos 
una vez más: ¿Quiénes quisieron la muerte de Jesús, los fariseos o ¿Quiénes quisieron la muerte de Jesús, los fariseos o ¿Quiénes quisieron la muerte de Jesús, los fariseos o ¿Quiénes quisieron la muerte de Jesús, los fariseos o 
bien fue bien fue bien fue bien fue el plan el plan el plan el plan del Padre?del Padre?del Padre?del Padre?  La respuesta tradicional es que la muerte 
de Jesús fue voluntad del Padre; para redimirnos, se dice, es decir, 
para que Jesús pagara por nosotros a Dios Padre la deuda que 
teníamos que pagar nosotros por nuestros pecados. La oración del 
Miércoles Santo dice así: “Oh Dios, que para salvarnos, quisiste que 
tu Hijo sufriera el suplicio de la cruz, concédenos la gracia de la 
resurrección”.  

Esta respuesta deja la boca amarga, sin dejar de convencer el sentir 
de muchos buenos cristianos, en esta nuestra época.  

¿Es posible enconEs posible enconEs posible enconEs posible encontrartrartrartrar    otra respuestaotra respuestaotra respuestaotra respuesta? ? ? ?     

Sí, es posible otra respuesta. Respuesta que no va en contra de la fe; 
es tan sólo otra explicación (otra teología) de la gran verdad que 
Cristo nos ha salvado de nuestros pecados y que Dios es amor infinito, 
incondicional, gratuito.    

Dios Padre, lejos de querer la muerte de su Hijo, “lloraba”, por decirlo 
así, junto a María, porque ¡se estaba cometiendo el delito más 
monstruoso de la humanidad! Se estaba matando al más inocente de 
los hombres; a su Hijo querido, al hombre más justo (cfr. Mt. 21, 33ss. 



 

 

25 
 

Los viñadores asesinos; y CIC 312; también, ver la carta del arzobispo 
de San Salvador sobre el martirio de P. Rutilio Grande, 2017, n. 33). 

¡Dios lo resucitó! 

¿Cómo se reconcilian, entonces, los dos grupos de citas diferentes de 
los Hechos de los Apóstoles?  

Por un lado, la muerte de Jesús la causaron los fariseos y, por otro 
lado, Dios, en ocasión de esa muerte, cumplió su plan de amor.                                        

¿Cómo se armonizan¿Cómo se armonizan¿Cómo se armonizan¿Cómo se armonizan    los dos grupos de citaslos dos grupos de citaslos dos grupos de citaslos dos grupos de citas????                                        

Se pueden armonizar con el concepto cristiano de Divina Providencia.Divina Providencia.Divina Providencia.Divina Providencia.    

En ocasión de lo malo que el ser humano hace, si hay buenos 
corazones que se abren, entonces Dios interviene y con su divina 
creatividad hace algo nuevo y más grande en favor del ser humano. 
“Para los que amnan a Dios todo resulta en bien”…por divina 
providencia (cfr.Rom. 8, 28).   

Así ocurrió espléndidamente en ocasión de la pasión de Jesucristo. 

    

PARTE  V 

Capítulo 8 

LA LA LA LA DIVINA DIVINA DIVINA DIVINA PROVIDENCIAPROVIDENCIAPROVIDENCIAPROVIDENCIA    

Es una bella expresión del amor de Dios. Una expresión diaria y 
“casera”.                                                                                                 



 

 

26 
 

La pasión y la resurrección de Jesús nos hacen comprender 
feacientemente este concepto tan importante en la espiritualidad 
cristiana popular. 

Cuando hablamos de este concepto, a nosotros nos viene la imagen 
de una familia que no tiene nada que comer y se recomienda a Dios; 
de repente llaman a la puerta y es alguien que trae abundante 
comida.  

Es un buen ejemplo, sin embargo, la definición de Divina Providencia 
abarca realidades aún más profundas. La definición puede formularse 
de la siguiente manera: “En ocasión de una situación negativa, si se 
abre el corazón a buenos sentimientos y actitudes y a la oración, Dios 
interviene y crea una realidad nueva y positiva, que hace crecer aún 
más el bien”. En la carta a los Romanos, San Pablo la formula así: “Para 
los que aman a Dios, todo se vuelve positivo”(cfr. 8, 28).  

A este propósito, el Catecismo de la Iglesia Católica, al n.312, 
hablando de la Divina Providencia, Divina Providencia, Divina Providencia, Divina Providencia, dice lo siguiente:”Del mayor mal 
moral que ha sido cometido jamás, que es el rechazo y la muerte del 
Hijo de Dios, causado por los pecados de todos los seres humanos, 
Dios, por la superabundancia de su gracia, sacó el mayor de los 
bienes: la glorificación de Cristo y nuestra Redención”.  Es con este 
concepto teológico que se puede entender esa frase de Hechos 3, 17: 
“y con eso se cumplió lo que Dios había establecido”… la glorificación 
del Hijo y nuestra redención. 

Entendemos lo que dijo San Pedro en Hechos 2, 23Hechos 2, 23Hechos 2, 23Hechos 2, 23: ”Ustedes lo 
entregaron a los paganos para ser crucificado y morir en la cruz; 
pero  (en ocasión de esto que ustedes hicieron) el Padre cumplió el 
plan que tenía dispuesto” .                



 

 

27 
 

La divina providencia iba a intervenir en ese delito para producir el 
bien más grande: la resurrección de Jesús y la salvación de la 
humanidad. 

Nos hace bien pensar en una familia. La madre es una pequeña 
providencia; realiza su plan de amor por los hijos aun en ocasión de 
alguna travesura que ellos hacen; si se cae el hijo por travieso, la 
madre lo levanta, lo abraza y le hace ver qué peligroso es no hacerle 
caso a la mamá. Incluso, el niño es tan brutito que piensa repetir la 
caída para gozar más de la ternura de la madre; de toda manera, el 
niño aprende para el futuro. La madre aprovecha esa caída y llanto 
del hijo para realizar su plan de amor con él. La travesura es del hijo, 
pero el aprovechamiento para el bien del hijo es de la madre. La 
intervención de la madre es providencia para el hijo.  

Esto hace Dios con nosotros. ¡Esto hizo Dios Padre en ocasión de la 
muerte de Jesús causada por la trágica “travesura” de los fariseos!   

Podemos ser “divina providencia” todos los días, a favor de hermanos 
y hermanas cuando acogemos la inspiración de Dios. 

 

                                          *** 

 

Una vez más, enfatizamos que con las nuevas respuestas que se 

han dado en este librito, no se trata de cambiar el dogma de la 

Redención; se trata de una nueva interpretación del dogma, una 

especie de “puesta al día” del dogma. Esto no solo es legítimo 

sino útil y necesario, toda vez que las nuevas generaciones 

cristianas van dejándose iluminar por la luz nueva del Espíritu 



 

 

28 
 

Santo, que hace comprender a la Iglesia “la verdad toda entera” 

(cfr. Jn. 14, 26 y 16, 12- 13). Es la realidad de la Tradición y del 

sentido “pleno” de la Sagrada Escritura.  

Quedando firme que el Magisterio de la Iglesia tiene siempre la 

última palabra de discernimiento.  

 

 

PARTE VI 

Capítulo  9 

LA SEMANA SANTA 

                                                                                                           
(Es una buena manera de hacer el último resumen de la nueva 
interpretación del dogma de la Redención).  

Leer atentamente las notas, al final de este capítulo. 

                                                   

1- ¿Quién quiso la muerte de Jesús? Fueron los fariseos y los soldados 
romanos, ciertamente no fue Dios.  

Dios no fue el autor intelectual de la muerte atroz de Jesús. No la 
quiso ni la permitió; solo la toleró porque los asesinos tenían su 
libertad, que Dios les dio y respeta. Dios es solo amor y no puede 
usar la muerte, su gran enemiga (1), para su plan de salvación. Su 
justicia no es como la justicia humana; la suya es pura misericordia. 
Con su “justicia”, Dios no da a cada uno “lo suyo” sino: a cada uno 



 

 

29 
 

da Su vida divina. Su “justicia” se llama misericordia, rahamim, 
amor de entrañas (cfr. Parábola del hijo pródigo). 

El Verbo al entrar en nuestra carne quiso entrar hasta el fondo de 
nuestra carne, hasta en la muerte, y donde pasaba sanaba. Todo 
por puro amor. Jesús, con los brazos abiertos, desde la cruz nos 
declara, a gritos o a susurros: “¡Te amo hasta el extremo!”.  Y amar 
significa dar vida integral.   

1) Acaso ¿No tenía Jesús que pagar por nosotros la deuda del 

pecado, derramando su sangre preciosa? Ciertamente derramó 

su sangre preciosa, pero no por voluntad de Dios sino por 

voluntad de los fariseos y los soldados romanos 

 

2) El que quedar fiel en el amor le costara a Jesús morir eso está a 

cargo de los fariseos y de los romanos, no de Dios.  

El amor de Dios es gratuito y a Dios no le podemos pagar nada. 

Nos perdona por puro amor, espontáneamente (cfr. Is. 6, 1ss.).      

De parte nuestra, solo tenemos que expresar nuestro 

consentimiento extendiendo las manos de nuestra voluntad y 

de nuestro corazón para recibir su perdón y su vida en 

abundancia. Nuestra libertad es invitada, por la ternura divina, 

a decir sí, siguiendo fielmente a Jesús camino, verdad y vida. La 

“satisfacción vicaria” (=”en nuestro lugar”) era tan solo una 

interpretación del dogma de nuestra redención. Hoy, el Espíritu 

Santo, para mayor luz y alegría de la humanidad, inspira otra 

interpretación de los acontecimientos del calvario; 

interpretación mucho más a tono con el amor infinito, 



 

 

30 
 

incondicional y gratuito de Dios; y de Jesucristo, su imagen 

visible. 

 

3) ¿No ha sido “la muerte de Jesús en la cruz” a salvarnos?  

Ha sido su amor total y fiel por nosotros, dispuesto a cruzar el 

umbral del dolor y de la muerte, para vencerlos definitivamente 

con su resurrección y así comunicarnos “vida en abundancia” 

(cfr. Jn. 10, 10).  

El amor salva y el egoísmo mata. El inmenso amor de Jesús ha 

vencido el concentrado de egoísmo de los fariseos y de los 

romanos. Nuestra fe en Jesucristo es la “religión” del amor, no 

del sufrimiento y del temor. El amor es sustancial, el sufrimiento 

es circunstancial. El sufrimiento pasa, el amor no pasa nunca. 

 

4) Jesús, en el huerto de Getsemaní, entre lágrimas, declaró querer 

cumplir la voluntad del Padre, ¿No era ésta acaso que Jesús 

muriera en la cruz?  

La voluntad del Padre era que Jesús quedara fiel al compromiso 

tomado en el bautismo, el de implantar su Reinado en este 

mundo (3). Esta era la voluntad del Padre con Jesús, y esta es su 

voluntad con cada uno de nosotros, en nuestra vocación y 

compromiso personales. El es amor, no puede querer de 

nosotros otra cosa diferente del amor. Si Dios es amor y con 

nosotros ha actuado siempre con amor, debemos responderle 

con amor, haciendo lo que él nos pide, que es siempre por 

nuestro bien. 

 



 

 

31 
 

LA RESURRECCION 

Victoria de un camino de amor, para una meta de amor.                                   

Creado a imagen de Dios, en Jesús, y acogiendo en su carne al Verbo 

de Dios, la meta del ser humano era aprender a amar, con su libertad 

bien usada. Después de un exitoso aprendizaje, pasaría a la 

dimensión de ser partícipe de la divina naturaleza. Jesucristo, Verbo 

encarnado, sería su ejemplo y energía para el camino. Si Adán y Eva 

y todos sus descendientes hubiesen aceptado este plan, todo habría 

fluido, hasta alcanzar la meta. Pero, históricamente no fue así. El ser 

humano, sobre valorándose, quiso “caminar sobre las aguas”, quiso 

ser el criterio absoluto de moralidad; e implantó el desorden en la 

creación, haciendo que esta no respondiera adecuadamente, en 

ninguna de sus áreas. No funcionó el amor, la justicia, la paz, la 

verdad, la unidad, la vida. Surgió el sufrimiento y la muerte, que se 

constituyeron en enemigos de Dios y del ser humano.  

“En la plenitud de los tiempos”, cuando la humanidad fuera 

suficientemente consciente de su propia situación y fuera capaz de 

reconocer su origen y su meta en la persona del Verbo encarnado, 

este, “el primero en todo”, se hizo visible en el tiempo del mundo.  

 

LO VIMOS Y LO RECONOCIMOS 

Al inicio no fue fácil para los Apóstoles reconocerlo resucitado, 

porque nació, trabajó y se comportó “como uno de tantos” (Se 

despojó de su rango). Los enfermos y los pobres tuvieron profundas 

intuiciones (“tú eres el hijo de Dios”). Los Apóstoles sintieron una 



 

 

32 
 

cercanía de la cual no podían despejarse (“a quién iríamos, solo tú 

tienes palabras de vida eterna”). Pero, no era fácil reconocerlo 

resucitado.  

Una imagen triunfalista del Mesías atrasaba a los contemporáneos 

el reconocimiento de la verdadera identidad de Jesucristo, 

verdadero Dios y verdadero hombre. Los que no estaban cegados 

por el poder egoísta, como los fariseos, estaban claro que Jesús era 

un hombre muy bueno y que decía la pura verdad, pero no podían ir 

más allá. Incluso, su pasión y su muerte parecían como la de todas 

las personas buenas que mueren por los demás, nada más.  

La resurrección fue la plena luz. Jesús demostró ser el Señor. Los 

Apóstoles los vieron y por fin lo reconocieron. Su amor humano era 

una emanación del amor divino del Verbo. Su carne divina quiso 

atravesar también el último umbral: el sufrimiento y la muerte de la 

humanidad; y ese atravesamiento fue la “muerte de la muerte”. 

¿Dónde está tu victoria, oh muerte? 

¡El amor es más fuerte que la muerte! La muerte es lo enfermo, el 

des-orden y el vacío de sentido; en cambio, el amor es la sanación, 

el reordenamiento y la plenitud de sentido; atravesando la muerte, 

Jesucristo volvió a sanar lo enfermo, a reordenar lo desordenado y a 

llenar de vida el vacío. La resurrección nos dice que el amor es el 

definitivo sentido de la vida humana; nuestra vida tendrá sentido 

hasta que produce amor; y eso lo puede hacer aun en una 

enfermedad que lo reduce a la impotencia. El amor de Jesús, 

encarnándose hasta en la muerte, nos ha salvado, salud-dado. 

Tocando todas las áreas de nuestro ser, infundió su energía divina 



 

 

33 
 

(gracia) sanando, revitalizando; lo que seguirá haciendo, para la 

humanidad futura, con los sacramentos. 

Estamos salvados, llenados de vida; ¡la salvación ya está aquí! Solo 

tenemos que aceptarla siguiendo a Jesús en su camino de amor. “Si 

nosotros vivimos así con Él, moriremos con Él y resucitaremos con 

Él”.  

Y de esta manera se recuperará el primigenio plan del Creador: nos 

ha creado para aprender a amar con nuestra libertad, y así llegar a 

ser partícipes de la divina naturaleza. 

 

¡HA RESUCITADO EL SEÑOR, VERDADERAMENTE HA RESUCITADO! 

 

EL PROPOSITO PASCUAL 

En la medida, pues, que nos solidaricemos con los sufridos, como 

Jesúcristo, resucitaremos con Él, en esta vida y en la otra. De esta 

manera, cada nuestra “semana santa” nos acercará a la meta 

para la cual hemos sido creados. 

 

EN SUMA: ¿CÓMO NOS HA SALVADO JESÚS?  

Antes de responder a esta pregunta, es oportuno aclarar aquí el 
significado de la palabra SALVAR. No es el de sacar a alguien por el 
pelo porque se está ahogando, sino tiene el significado etimológico 
del latín SALUTEM - DARE (=dar salud, llenar de vida). Jesús dijo: “Yo 



 

 

34 
 

vine para que tengan vida y la tengan en abundancia” (4). la Sagrada 
Escritura es llamada HISTORIA SALUTIS (= Historia de la salvación). 
Con el tiempo, la U de la palabra latina SALUS se cambió en V (u-ve), 
SALVDAR; y, para una más fácil pronunciación, se quitó la ‘d’ y quedó 
SALVAR (=LLENAR DE VIDA).  

La Historia salutis (Historia de la salvación) empezó con la creación 
de la naturaleza humana de Jesús, en la cual se encarnó el Verbo, al 
inicio del mundo. En la persona de Jesús, por la cual persona y para 
la cual persona todos hemos sido creados y salvados (cfr. Ef. y Col. al 
capítulo 1. Ver también la teología de El PRIMADO DE CRISTO, del 
Beato Fray Juan Duns Escoto, al capítulo 11 de este librito). 

 

Ha llegado, pues, la pregunta apremiante: si Jesús no nos ha 
salvado pagando por nosotros al Padre ¿cómo nos ha salvado? 
 

La respuesta se puede articular en 6 modalidades:  

1. Revelándonos y aplicándonos de forma visible la misericordia del 
Padre, siendo Jesús su imagen visible. De una forma análoga a la 
que Jesús contó en la parábola del Hijo pródigo. Al hijo pecador el 
padre simplemente lo acoje haciendo fiesta. El padre le aplica su 
misericordia incondicional y gratuita. Lo hace porque así lo quiere, 
porque su esencia es amor; su amor de entrañas (rahamim) no le 
permite sentir y actuar de otra manera. 

Su misericordia nos purifica como el carbón encendido purificó al 
profeta Isaías: “(ante la majestad de Dios)Yo dije: ay de mí que 
estoy perdido porque soy un hombre de labios impuros. Entonces 
voló hacia mí uno de los serafines con una brasa en la mano y 
tocó mi boca y dijo: he aquí que esto ha tocado tus labios; se ha 
retirado tu culpa, tu pecado está perdonado” (Is. 6, 5 – 7).  



 

 

35 
 

    
2. Jesús nos ha salvado presentándose a la humanidad como 

CAMINO, VERDAD Y VIDA; el que lo sigue a Él encontrará la Casa 
del Padre y así se salvará. Un hombre perdido en la selva es salvado 
por una persona que se le ofrece como alguien que conoce el 
camino para salir de la selva (5).  

 
3. Venciendo definitivamente la muerte, que nos había arrebatado la 

vida terrenal y divina, por ser fruto del pecado y de sus 
consecuencias (cfr. St. 1, 12ss). La muerte ya no nos sujetará como 
esclavos, para siempre.   
 

4. Otra manera. ¡Dónde hay amor, allí está Dios, porque Dios es 
amor! A más amor más presencia salvadora de Dios. El egoísmo 
mata y el amor salva. Poco egoísmo mata poco y poco amor salva 
poco; mucho egoísmo mata mucho y mucho amor salva mucho; el 
máximo egoísmo de los fariseos (que concentró y simbolizó todo 
el egoísmo humano) mató al mismo autor de la vida, pero el 
infinito amor de Jesús, hombre-Dios, salvó a toda la humanidad. 
En Jesús estaba presente el mismo Dios-Padre y el Espíritu Santo, 
con su amor infinito y gratuito; por eso, en las expresiones 
amorosas de Jesús, hombre-Dios, en toda su vida y más 
visiblemente en su pasión y muerte, estuvo presente Dios con todo 
su amor salvador. Todo lo que hizo Jesús durante su vida era 
devenir de la salvación (cfr. Jn. 2, 11). ¡La humanidad, en Jesús 
encarnado, fue inundada por el infinito amor salvador de Dios! 

 

5. Jesús nos salvó también haciendo brotar dentro de nosotros la 
Esperanza (cfr. Spe salvi, Benedicto XVI), dándonos la buena 
noticia que Dios es amor infinito, incondicional y gratuito, y que 
los pobres, los humildes son los preferidos de su reino (cfr. Lc. 4, 
16). Esta noticia invita a buscar la Casa del Padre. 



 

 

36 
 

 

6. Finalmente, nos salvó “tocándonos” con los sacramentos. 

El hijo pródigo quiso confesarse con el padre; el padre lo abrazó, 

lo besó para hacerle sentir que estaba perdonado, “salvado”.  

Jesús, en Palestina, tocaba con su carne la carne de los enfermos 

física y espiritualmente; su energía divina, al tocarlos, los curaba y 

los salvaba.  

Instituyendo los sacramentos, Jesús ha hallado la manera de 

“tocarnos” física y espiritualmente también a nosotros, 

sanándonos y salvándonos. El Verbo tocó, encarnándose, la carne 

del primer ser humano creado (=Jesús); desde entonces la persona 

de Jesucristo fue fuente de vida integral para toda creatura 

humana (cfr. Primado absoluto de Cristo, p.71): vida para recibirla 

nueva, en la creación, y vida para recuperarla cuando se 

deteriorara por el pecado (6). Somos como ramitas que reciben 

vida del tronco. Nuestra carne pecadora, deteriorada, Jesucristo la 

tocó: en los ciegos, sordos, mudos, paralíticos de Palestina (cfr. Mt. 

2, 5).  

Nos tocó a nosotros también con su palabra y con su toque físico 

en los sacramentos, para una salvación integral.  

Y así: ¡La salvación objetiva y universal ocurrió con la vida, muerte 
y resurrección de Jesucristo! ¡La humanidad está salvada! Hace 
falta que cada ser humano, para hacer suya la salvación, exprese 
su libre voluntad de querer recibirla, con las obras buenas y 
conduciéndose con los mismos sentimientos de Jesucristo! (7) 

 



 

 

37 
 

N O T A S   

     (Muy importante de tener en cuenta)  

  

Cfr. Sab. 1, 14 – 15. San Pablo, Icor. 15, 26. 

 -  Papa Benedicto XVI, el 30 de enero de 2013, en una audiencia 

pública, dijo: “La auténtica potencia de Dios es el amor, el perdón, 

la misericordia. Y esta potencia vencerá. Entonces, la muerte, la 

gran enemiga, será devorada y privada de su veneno. 

 

(1) La de San Pedro, en Hch. 4, 10, debería ser la expresión más 

lapidaria para decir a quién achacar la responsabilidad de la 

muerte de Jesús. San Pedro declara, dirigiéndose a los fariseos: 

“Ustedes mataron a Jesús, Dios lo resucitó” (4, 10). Dos papeles 

opuestos: el de los fariseos, de muerte, y el de Dios, de vida. 

 

(2)   Cfr. CIC 541 

 

(3)   Cfr. Jn. 10, 10 

 

(4) Se puede crear la parábola del muchacho perdido en la jungla. 

Estaba desesperado por haber perdido la orientación y sentirse 

amenazado por animales feroces. De repente, se aparece un 

hombre quien, muy seguro de sí mismo y convincente, invita al 

muchacho a seguirle, porque conoce bien la salida y lo llevará 

“camino a casa”. Seguirle es cuestión de fe, de confianza en esa 

persona.  



 

 

38 
 

 

(5) “En él, por él y para él todos hemos sido creados”. Cfr. Ef. 1, 4 – 

10; Col. 1, 15 - 20.  

Ver la teología de la encarnación, del Beato Fray Juan Duns 

Escoto, capítulo 11 de este librito. 

 

(6) A menudo, a Dios se le responsabiliza por los sufrimientos que 

ocurren a los seres humanos. Son “calumnias” de las cuales hay 

que limpiar el todo-amoroso rostro de Dios. A continuación, 

algunas referencias del Magisterio de la Iglesia.  

--- CELAM, 1999, año del Padre, en vista del jubileo 2000; año en 

el cual toda la Iglesia enfocaba la persona de Dios Padre, creador 

del Cosmos y de la humanidad. Resumo aquí el párrafo más 

significativo del mensaje que dirigió a los cristianos latino 

americanos: “Que este año sea un año para espantar del alma 

humana esa caricatura de Dios, que tanto daño nos ha hecho y 

nos sigue haciendo; la imagen de un dios justiciero, vengador, 

arbitrario, antojadizo…un ídolo, una caricatura”. 

--- El actual arzobispo de San Salvador, El Salvador, en la Carta 

sobre el martirio, 2017, escribía: “El P. Rutilio Grande fue 

asesinado hace 40 años y sus últimas palabras fueron: - hijos, 

siempre hay que hacer la voluntad de Dios -”. El comentario del 

Arzobispo llama la atención: “La voluntad de Dios no era la de 

querer ver a P. Rutilio morir de una muerte tan macabra, mucho 

menos a su Hijo”.  

--- En estos días de la semana santa, 11 de abril, en AVVENIRE, 

Diario oficial de la Conferencia Episcopal Italiana, Ermes Ronchi 



 

 

39 
 

(columnista del Diario) ha escrito un artículo muy interesante 

sobre el cambio de visión tradicional de la semana santa. Resumo 

fielmente unos párrafos (pongo la traducción entre comillas, por 

practicidad): “Dios no ha sido el autor intelectual del homicidio 

de Jesucristo, no ha sido él quien ha querido o permitido que 

fuera crucificado un inocente  en lugar de los culpables. ¿Aplacar 

la justicia con la sangre? No es de Dios”.  

--- Mons. Silvio Baez, obispo auxiliar de la arquidiócesis de 

Managua, Nicaragua, en la homilía de este domingo de Ramos, 

14 de abril de 2019, hizo las mismas afirmaciones de Ermes 

Ronchi. Para confirmar la fuerza de estas ideas tan nuevas y tan 

chocantes, he procurado estar alerta por si hubiese alguna 

reacción de rechazo; pero no, y el columnista ha seguido 

escribiendo en el Diario. Detallando: dos días después de la 

publicación, Mons. Bassetti, Presidente de la Conferencia 

Episcopal Italiana, hizo visita a la sede del Diario, elogiando los 

propósitos y la conducción del importante medio de 

comunicación. 

 

  



 

 

40 
 

Capítulo 10 

ORAR LA SEMANA SANTA 

(Ensanchemos nuestro corazón) 

  

DOMINGO DE RAMOS 

“Gracias, Padre santo, por tu plan amoroso y perenne de salvación 
(salud-ación) de la humanidad, a través de la obra de tu Hijo 
Jesucristo. Tu providencia divina está siempre pendiente de las 
circunstancias humanas, especialmente las dolorosas, en las que 
intervienes con ternura y prontitud, para que todo se dé por nuestro 
bien. Ciertamente, no era tu plan el que Jesús muriera en la cruz. Tu 
plan ha sido siempre el de llenarnos de vida, y lo hiciste a través del 
amor inmenso de Jesús, derrochado durante toda su vida, 
especialmente en la pasión”. 

“Hoy, domingo de ramos, te damos gracias por el canto de los niños, 
agitando las palmas en honor del que los puso como ejemplo de 
pureza.  Era peligroso entrar a Jerusalén en esa semana, pero no 
todos eran malos en aquella ciudad; había tanta gente que te 
reconocía como ese hombre que siempre había hecho el bien. 
Aplaudían y agitaban los ramos junto a los niños. Sentían alegría de 
que celebraras la Pascua con ellos, aun sin saber el misterio que esa 
entrada conllevaba. Nosotros también agitamos los ramos con los 
niños y la gente. Y tú, Jesús, te sumergías en aquella alegría a pesar 
de las dramáticas previsiones. Es que tu corazón estaba lleno de 
amor por los extraviados seres humanos, que “vagaban como ovejas 
sin pastor”. ¿Qué te matarán? ¡Seguro! Como se mata a cualquiera 
que sale a defensa de los débiles; sin embargo, por la salvación de la 



 

 

41 
 

humanidad estabas dispuesto a sufrir todo lo que fuera necesario. El 
Padre, que conocía los acontecimientos futuros tenía su plan de 
providencia: por el que, en ocasión de tu asesinato, intervendría y 
crearía la bella realidad de tu resurrección y el sol de nuestra 
salvación. Gracias, Padre; gracias, Jesús: gracias niños y gente de 
Jerusalén que agitáis las palmas de la victoria”.  

 

LUNES, MARTES Y MIÉRCOLES SANTOS 

“En estos días, Jesús, te dedicaste a enseñar en el corazón de 
Jerusalén, el templo. Tenías ansia de que se conociera la verdad de 
Dios y de los seres humanos, e Hiciste afirmaciones radicales: “la 
verdad os hará libres”, decías, sobre entendiendo que los fariseos 
estaban lejos de la verdad, y, lo peor de todo, no querían 
reconocerlo. Afirmabas con toda claridad que tú eras Dios, igual al 
Padre. Afirmaciones y actitudes, las tuyas, Jesús, que los fariseos ya 
no podían soportar y armaron el complot para matarte. Pero no 
pudieron amedrentarte. El amor por nosotros era como un 
manantial de agua viva dentro de ti; seguirías adelante hasta donde 
fuera necesario. Una madre no calcula las dificultades cuando se 
trata de conseguir la salud (=salvación) de sus hijos, y tu amor 
purísimo, tenía un alcance infinito. Vencerías todo obstáculo, 
incluyendo la muerte; a la cual vencerás por cada uno de nosotros 
también. Muchos cristianos se han acostumbrado a pensar que tú, 
Jesús, nos has salvado con la cruz, derramando sangre; no es malo 
expresarse así, sin embargo, es más apropiado decir que nos has 
salvado con tu amor, desde que tenías el uso de razón hasta el último 
respiro y la gloriosa resurrección. Fue tu amor el protagonista de la 
semana santa; el sufrimiento y la muerte en cruz fueron solo una 
forma circunstancial: el sufrimiento y la muerte habrían podido 
ocurrir de otro modo; pero tú nos habrías salvado igualmente y 



 

 

42 
 

siempre con tu amor. La oración colecta del V domingo de cuaresma 
dice: “Te rogamos, Señor Dios nuestro, que, con tu auxilio, 
avancemos animosamente hacia aquel grado de amor con el que tu 
Hijo, por la salvación del mundo, se ofreció a la muerte”. Papa 
Francisco, en el mes de marzo, 2017, dijo explícitamente que tú nos 
has salvado con tu amor. Gracias, Señor, por tu amor. ¡Que vivamos 
esta semana santa invadidos y conmovidos por tu amor!” 

 

JUEVES SANTO 

Con la Ultima cena empieza el Triduo pascual.  

“La gente hablaba. Y tú te dabas cuenta que las autoridades judías 
buscaban la forma de matarte. Y te invadía una gran tristeza; pero, 
como siempre, el amor por nosotros te impulsaba hacia adelante. 
Era el día de la celebración de la Pascua y deseabas celebrarla con 
tus discípulos. Estabas pensando en usar signos, esa noche, que 
habrían de quedar grabados para siempre en la mente y en el 
corazón de los apóstoles… ¡por si te pasara algo! Partir el pan, lavar 
los pies, y el signo de los signos de tu amor, la eucaristía; te las 
ingeniaste para quedarte con los tuyos de forma sensible, por toda 
la historia. ¡Gracias, Señor, por tanta delicadeza! ¡Cuántos millones 
de seres humanos has consolado y fortalecido con tu presencia 
eucarística! Te voy a adorar en el sagrario todas las veces que pueda. 
Y, enseñado-a por tu desbordante amor, quiero partir el pan con los 
pobres y quiero lavar los pies de los caminantes del mundo. ¡Que esa 
última cena en Jerusalén sea lo más alto en mis pensamientos, en 
mis sentimientos y en mis decisiones!” 

 

 



 

 

43 
 

VIERNES SANTO 

“¡Cuánto dolor, y cuánta maldad de parte de las autoridades 
religiosas judías! Quisieron torturar y matar al mismo autor de la 
vida, pero Dios lo resucitó. Como afirma San Pedro (Hech. 4, 10). El 
plan de la muerte fue de los fariseos, pero el plan del Padre era darle 
el triunfo a Jesús y la salvación a nosotros”. 

“Gracias, Padre, porque con tu divina providencia y tu divina 
creatividad, produjiste una realidad tan bella en ocasión de un delito 
tan feo (cfr. Catecismo de la Iglesia Católica, n. 312). Tu plan, pues, 
no fue la crucifixión y muerte de Jesús sino, al contrario, fue el de 
resucitarlo a Él, y así, abrir para nosotros el camino de la verdad y del 
amor, el camino de la salvación y de la vida” 

Este día quiero seguir a Jesús por su “vía crucis”, y acompañarlo, con 
María y San Juan, hasta el último suspiro y hasta cuándo será puesto 
en el sepulcro. 

Quiero solidarizarme con él, con el propósito de seguirle en toda su 
vida, pasando en este mundo haciendo el bien como él, y hacer 
siempre la voluntad de Dios, que es tener un proyecto de amor y 
quedar fiel a tal proyecto. Jesús, en el bautismo y en la sinagoga de 
Nazareth abrazó el proyecto de implantar el reino de Dios en la tierra 
y de defender los derechos de los pequeños y sufridos; ahora, en el 
Getsemaní, se encuentra en la encrucijada: dejar el proyecto o 
perder la vida terrenal. Es cuando tomó la extrema decisión de hacer 
la voluntad del Padre, que era la fidelidad al proyecto de amor que 
había tomado en el bautismo (CIC 541) y confirmado en su primera 
intervención en la sinagoga de Nazareth. 

“Tu sufrimiento y tu muerte, Señor, han sido el resultado del mal uso 
de la libertad humana; quiero acoger tu enseñanza, la de luchar 
contra mi egoísmo, que hace daño a tanta gente. Que esta Pascua, 



 

 

44 
 

Señor, sea para mí un paso de crecimiento en la gracia. Es cierto que 
el sufrimiento no fue el protagonista de esta semana, fue siempre tu 
amor, sin embargo, tú me enseñas cómo sobrellevar el sufrimiento, 
la persecución y la muerte. Por la verdad y el amor vale la pena vivir 
y morir. Pues, al pasar a otra vida, allí donde reinas Tú, Señor, se 
habrá terminado todo grito, todo llanto, porque este tipo de mundo 
nuestro, tan injusto, habrá terminado (cfr. Ap. 21, 3 – 6). Hoy, al 
participar en las procesiones, he podido meditar mucho sobre el 
misterio de la maldad humana y el misterio de tu amor, del Padre y 
del Espíritu Santo”. 

Este viernes santo es impactante; sin embargo, estoy claro-a que es 
un día de paso, el día de la maldad de los seres humanos; el mero día 
de Dios será pasado mañana, el día de la resurrección. Después de 
haber cargado el Anda, no iré al mar, como si todo este misterio haya 
acabado en la muerte, sino que me retiraré a un lugar silencioso o 
en un rincón de mi casita, para meditar sobre todas estas cosas; para 
aprender todas las importantes lecciones y, sobre todo, para 
preparar mi corazón, que se haga capaz de acoger la explosiva alegría 
de pasado mañana. 

 

SÁBADO SANTO 

Toda la creación estaba en suspenso, aquella noche. ¿Cómo será el 
final de la lucha entre la muerte y el señor de la vida? Hasta los 
árboles del bosque se preguntaban cómo el ser humano, el más 
inteligente de las criaturas, haya podido hacer una cosa tan 
irracional; matar al señor de la vida, ¡en el cual, por el cual y para el 
cual todo ha sido creado! Los seres humanos se alejaron tanto de la 
verdad y de la bondad, que se atreven a matar a sus semejantes; 
¡llegando a matar incluso al autor de la vida! Pero el señor de la vida 
es fuente de amor y ¡el amor es más fuerte que la muerte! 



 

 

45 
 

“Señor, en estos días, con más dramatismo que los otros días de tu 
vida terrenal, me has enseñado cómo y dónde tengo que ubicarme 
en esta vida. No he sido creado pecador, pero quise serlo, 
pervirtiéndome hasta producir toda la maldad que, en estos días, se 
ha concentrado en los autores intelectuales y materiales de tu 
asesinato, Jesús. Con mis pecados, yo también grité que te 
crucificaran”. 

Nunca se me ocurra atribuir a Dios el mal de esta tierra. De Él solo el 
bien viene, todo el mal es producido por el uso irracional de la 
libertad humana; y las consecuencias dramáticas que se originan de 
este mal uso, son consecuencias lógicas de decisiones ilógicas de 
parte del ser humano. 

 “Así, la muerte tuya, Señor, no viene de un plan querido por Dios, 
sino es el ejemplo más trágico de ese mal uso de la libertad humana”. 

Este sábado de meditación, estoy aprendiendo tantas cosas. Tengo 
que investigar de dónde se origina el mal que durante la vida afecta 
a mí o a otros, descartando absolutamente que el origen sea la 
voluntad de Dios. En adelante, ante la muerte de un niño o ante 
cualquier desgracia, nunca más diré “es voluntad de Dios”. Siempre 
tendré que investigar; pediré la ayuda de la ciencia, si es necesario. 
Y tendré que denunciar la persona que causan males graves; no con 
la intención que se pudran en la cárcel sino solo para que “se 
conviertan y vivan”, como quiere Dios (cfr. Ez. 18, 23); entonces, 
entiendo lo que dijo San Juan Pablo II: la justicia se convierte en el 
primer acto de caridad, hacia los inocentes que podrían ser 
ofendidos en futuro y hacia el mismo delincuente, que tendría la 
posibilidad de convertirse  y vivir.                           

“Todo esto, Señor, me lo enseñaste ayer, cuando desde la cruz 
perdonaste a los que te estaban matando, riéndose; también, 



 

 

46 
 

cuando te llevaste al paraíso al “ladrón y asesino” agonizante junto 
a Ti”. 

 

¡PASCUA DE RESURRECCIÓN! 

¡Ha resucitado el Señor aleluya, verdaderamente ha resucitado! 
“¿Qué has visto de camino, María, en la mañana? \ A mi Señor 
glorioso, la tumba abandonada.\ Resucitó de veras mi amor y mi 
esperanza!”. 

Dios Padre que, en su infinita paciencia, había tolerado (ni querido 
ni permitido, solo tolerado) que los hombres maltrataran tanto a 
Jesús, ahora, lo hace triunfador, enjugándole las lágrimas y 
sanándole las heridas. “Para los que aman a Dios, todo se vuelve 
positivo” (cfr. Rom. 8, 28). Es la metodología de la divina providencia: 
en ocasión de la maldad humana, el Padre interviene en favor de la 
justicia, la verdad, el amor, y, con su divina creatividad, produce una 
realidad nueva, que compensa con creces el acontecimiento 
negativo (cfr. CIC, 312). Hoy, es el día en que Jesús demuestra ser el 
Señor, triunfador sobre todo mal, incluyendo la muerte, la última 
enemiga en ser derrotada (cfr. Audiencia pública del Papa emérito 
Benedicto XVI, 30. 1. 2013). 

Es importante resaltar que, por ser enemiga de Dios, es absurdo 
pensar que la muerte de Jesús en la cruz haya sido un plan del Padre. 
El plan del Padre existía ciertamente, y se realizó en estos 
acontecimientos de la pasión, pero no era de muerte sino de vida: 
“ustedes lo mataron, pero Dios lo resucitó” (Hech. 4, 10). El plan del 
Padre era velar por el triunfo de Jesús y por nuestra salvación, que el 
inmenso amor de Jesús causó. 



 

 

47 
 

“Gracias, Padre, por tu plan de vida; gracias, Jesús, por tu 
generosidad humana y divina; gracias, Espíritu Santo por 
recordármelo todos los días de mi vida “hasta que Él venga”. Me 
siento triste, consciente que mis pecados se juntaron a los de los 
fariseos para tratarte con tanta crueldad; sin embargo, hoy, la 
felicidad me embarga, contemplando tus llagas gloriosas de 
resucitado. Renuevo mis buenos propósitos de querer seguir tus 
huellas: pasar en este mundo anunciando la buena noticia a los 
pobres, consolar a los afligidos y liberar a los oprimidos ¡cueste lo 
que cueste!” 

¡Ha resucitado el Señor, aleluya; verdaderamente ha resucitado! 

 

*** 

 

 

PARTE VII 

Capítulo 11 

Gran parte de todo lo escrito hasta aquí se inspira a 
la teología escotista del PRIMADO ABSOLUTO Y 

UNIVERSAL DE CRISTO. 

Cabe, entonces, al final de esta aventura, dar una mirada breve a 
esta doctrina, a la cual Juan Pablo II llamó “espléndida doctrina”, y 
de la cual Papa Benedicto XVI habló en una audiencia general. 



 

 

48 
 

 

A MODO DE INTRODUCCIÓN. 

En la plenitud de los tiempos, es decir, cuando la humanidad estaba 
finalmente capacitada para entender “los signos de Dios”, ocurrió la 
plena visibilidad del plan de salvación, la Encarnación.  

Todo lo que ocurrirá en la vida de Jesús, desde la encarnación, es el 
desarrollo del plan de amor de Dios. Cuando trabajaba 
silenciosamente en el taller de Nazaret nos gestaba comunicando la 
salvación.  Cuando empezó a predicar el Reino de Dios nos estaba 
comunicando la salvación; y ciertamente, cuando moría en la cruz, 
enseñándonos que el amor debe ser siempre fiel, nos estaba 
comunicando la salvación de la forma más visible; y cuando resucitó, 
nos estaba comunicando la salvación de forma definitiva. La 
humanidad, entonces, tendrá la plena libertad y posibilidad de seguir 
el camino, la verdad y la vida, que es el camino de amor hacia Dios, 
amor infinito, incondicional, libérrimo y gratuito. El pecado humano 
desde el principio ha obstaculizado este plan, pero el amor de Dios 
es más fuerte que la muerte y ha vencido el pecado para siempre, 
en-por y para Jesucristo.  

No se trata de una salvación sólo moral sino ontológica y 
transcendente, desde el momento que en la creación hemos sido 
injertados en la Persona de Jesucristo, hombre y Dios (Cfr. Ef. 1, 4 – 
10 y Col. 1, 15 – 20). 

En la visión tradicional, el pecado tenía tanto protagonismo como 
para provocar la misma encarnación; sin pecado, no habría habido 
encarnación. Además, toda la vida de Cristo estaba en función del 
pecado, y Jesucristo tuvo que someterse a una muerte cruel por 
exigencia del pecado, y la vida nueva se nos ha dado gracias al pago 
por el pecado. 



 

 

49 
 

En cambio, en la nueva interpretación de Duns Escoto, protagonista 
es el amor de Jesucristo; el pecado ha sido aniquilado por su amor, 
que nos ha revelado y aplicado la misericordia gratuita del Padre. 

Según la teología del Beato Fray Juan Duns Escoto, Jesucristo ha sido 
creado no para el pecado sino para ser fuente de vida plena para la 
humanidad (cfr.Ef. 1, 3-10; Col. 1, 15-20 y Jn. 10, 10); el pecado ha 
sido un accidente, al cual Jesús hizo frente y lo venció.  

*** 

 

El beato Fray Juan Duns Escoto nació en la ciudad de DUNS, Escocia, 
1266. Murió en Colonia, Alemania, el 8 de noviembre de 1308.  

Fue enterrado en la iglesia Minoriten, de Colonia,  y el epitafio de su 
tumba dice: “Escocia me engendró; Inglaterra me recibió. Francia me 
enseñó, Colonia me custodia”. Fue un estudioso escocés (Scoto) 
perteneciente a la escolástica. Ingresó en la orden franciscana y 
estudió en Cambridge, Oxford y París; fue profesor en estas dos 
últimas universidades. La sutileza de sus análisis filosóficos y 
teológicos le valieron el sobrenombre de «Doctor Sutíl» y, por haber 
defendido la inmaculada concepción de María, también el título de 
“Doctor mariano”.  Se le veneró por siete siglos, sin mediar 
canonización. El 20 de marzo de 1993, el Papa Juan Pablo II reconoció 
su culto como Beato. Benedicto XVI presentó su teología en la 
audiencia general del 7. 7. 2010. 

Entre sus obras destacan Ordinatio (Opus oxoniense) y Reportata 
parisiensia (Opus parisiense). 



 

 

50 
 

 
 

 

La teología tradicional es pecado-céntrica y se fundamenta sobre la 
afirmación que el motivo de la encarnación fue el que Cristo 
muriera en la cruz para salvarnos del pecado.  Esta explicación 
teológica tradicional se ajusta cada vez menos a la cultura y 
espiritualidad del siglo XXI, la cual repudia, con razón, una cultura de 
castigos y decisiones tiránicas y antojadizas.  Afortunadamente, son 
posibles otras explicaciones, porque el Espíritu Santo “hace nuevas 
las cosas”.  

Como hemos ya adelantado, la teología de la encarnación del Beato 
Fray Juan Duns Escoto da un fundamento sólido a la nueva imagen 
de Dios. 

 

 



 

 

51 
 

PARTE VIII 

Capítulo 12 

EL PRIMADO ABSOLUTO Y UNIVERSAL DE CRISTO 

1. A la nueva explicación teológica de la encarnación el Beato Fray 
Juan Duns Escoto la llama Primado absoluto y universal de Cristo, 
porque a la pregunta “por qué se encarnó Cristo”, el Beato Fray 
Juan Duns Escoto responde: “Porque Jesucristo fue el primer 
concebido en la mente de Dios, antes de todos los otros seres 
creados”.  

No es posible, decía el Beato Fray Juan Duns Escoto, que la realidad 
más preciosa que tiene la humanidad, Cristo, haya venido por la 
realidad negativa del pecado, que es tan sólo un accidente. San 
Pablo, en los dos pasajes siguientes, ya citados arriba, da los 
fundamentos bíblicos de la visión escotista. 

2. “¡Bendito sea Dios, Padre de Cristo Jesús Nuestro Señor, que nos 
bendijo desde el cielo, en Cristo, con toda clase de bendiciones 
espirituales!” En este Cristo, Dios nos eligió desde antes de la 
creación del mundo, para andar en el amor y estar en su 
presencia sin culpa ni mancha.  Determinó desde la eternidad 
que nosotros fuéramos sus hijos adoptivos por medio de Cristo 
Jesús. Eso es lo que quiso y más le gustó, para que se alabe su 
gloria, por esa gracia suya que nos manifiesta en el bien amado. 
Pues en Cristo la sangre se derramó para nuestra libertad y nos 
merece el perdón de los pecados.  En esto se ve la inmensidad de 
su gracia, que Él nos concedió con toda sabiduría e inteligencia.  Y 
ahora, Dios nos da a conocer este proyecto misterioso, esta libre 
decisión que tomó desde antes, para ponerlo en ejecución cuando 
llegara la plenitud de los tiempos.  Todas las cosas han de reunirse 



 

 

52 
 

bajo una sola cabeza, Cristo, tanto los seres celestiales como los 
terrenales”, (Ef 1, 3-10). 

“Él es la imagen de Dios que no se puede ver, el Primogénito de 
toda la creación, ya que en él fueron hechas todas las cosas; las del 
cielo y las de la tierra; lo visible y también lo invisible; gobiernos, 
autoridades, poderes y fuerzas sobrenaturales.  Todo está hecho 
por medio de Él y para Él.  Él existe antes de todas las cosas y todo 
se mantiene en Él.  Él también es la cabeza del cuerpo, es decir, la 
Iglesia, Él es el principio y renació antes que nadie de entre los 
muertos para tener el primer lugar, porque así quiso Dios que la 
plenitud permaneciera en Él.  Por Él quiso reconciliar consigo todo 
lo que existe, y por Él, por su sangre derramada en la cruz, Dios 
establece la paz tanto sobre la tierra como en el cielo”, (Col. 1, 15-
20; cfr. también: Rom. 8, 28-30; Hbr. 1, 1-4; 1 Juan 2, 4-6; Ap. 22, 
13; Lg. 62; Gs. 10; De Civitate Dei 10,32).  

Encarnación y Redención “se besan”. 

¿Cómo concebir que Cristo creado “antes de la creación del 
mundo” se aparece en la Historia quince mil millones de años 
después? En Dios todo es presente, y lo primero en Él es primero 
siempre. Jesús fue primero en su plan de creación. En la cronología 
humana es reciente, es cierto, pero, a menudo, lo primero en la 
intención es lo último en la ejecución. 

Una parábola puede ayudar a nuestra imaginación.  

Pensemos en una madre, cuando el hijo que está estudiando en otro 
país le dice que mañana llegará a la casa, porque tiene una semana 
de vacaciones. La madre se pone en frenética actividad para 
prepararle un rico almuerzo de bienvenida. Encarga la mejor carne, 
va al mercado, pasa invitando a familias amigas; la gente no entiende 
por qué tanto movimiento. Solo, a las 12 del medio día, al ver llegar 



 

 

53 
 

el hijo a la casa, entiende. En la mente de la madre, primero estaba 
el hijo, y después todo lo demás; pero la gente vio lo contrario.  

Lo primero en la intención fue lo último en la ejecución.  

El primado absoluto y universal de Cristo que fue lo primero en la 
mente del Padre fue aplazado en la evidencia de nuestra historia. El 
primero en la cronología divina fue aplazado en la cronología 
humana; un misterio desde el principio y revelado solo “en la 
plenitud de los tiempos”.  

El Beato Fray Juan Duns Escoto sostiene que Jesucristo vino no por 
el pecado sino para tomar su lugar de ser el primero, el modelo de 
toda criatura: “el camino-verdad y vida” del mundo. El guía para la 
humanidad destinada a la “gracia y a la gloria y a ser partícipe de la 
naturaleza divina”. 

De manera que Cristo habría venido, aunque el ser humano no 
hubiese pecado, porque la razón de su venida no fue el pecado.  Más 
bien la pregunta es: ¿Si Cristo no hubiese existido, habría existido el 
ser humano?   

Esta fue la intuición que cambia radicalmente el planteamiento 
tradicional, según el cual Cristo ha venido “para salvarnos del 
pecado, muriendo en la cruz”.  

La del Beato Duns Escoto es una explicación Cristo-céntrica no 
pecado-céntrica, por ser Jesucristo (el Verbo encarnado) el 
protagonista de toda la historia. 

Cristo pues fundamenta, promueve, salva y transfigura al ser 
humano, actuando como levadura vital. Toda aspiración humana y 
cristiana tiene en esta hipótesis sus definitivas y más profundas 
razones.  



 

 

54 
 

Resumiendo el pensamiento del beato fray Juan Duns Escoto: 

1. Dios es amor in-condicional, originario, libérrimo, ordenado y 
gratuito. 

2. Queriendo pre-destinar a seres humanos a ser partícipes de su 
divina naturaleza (=co-amadores). 

3. Pre-destinó primero a la gloria al que es más cerca del fin (Cristo 
es criatura ya partícipe de la divina naturaleza). 

4. En Él, por Él y para Él predestinó a todos los demás seres 
humanos “a la gracia y a la gloria”. 

5. Previendo la caída de los seres humanos, pre-destinó a Cristo 
como redentor también. 

6. La encarnación de Cristo es la obra suma de Dios. 

(Opus oxoniense III, d. 7, 99; XIV, 248-359 y Reportationes). 

 

 

 



 

 

55 
 

Capítulo 13 

LA PREDESTINACIÓN 

No significa “voluntad arbitraria y despótica” sino: pre-ordenación. 
Es una de las palabras-clave para entender el Primado de Cristo.  

Es la pre-ordenación de Cristo a la gloria.  Es gratuita y procede del 
amor libérrimo de Dios.  

Cristo es el primer predestinado; en Él, por Él y para Él, todas las 
demás criaturas han sido pre-destinadas.  Dios quiere 
ordenadamente. Por lo tanto, primero predestina a aquél que está 
más cerca del fin, Cristo, siendo Él “criatura ya partícipe de la divina 
naturaleza.”  Si es gratuita la predestinación, no depende de nada 
fuera de Dios, mucho menos del pecado. Todo ha ocurrido 
independientemente del pecado; aunque, en el orden concreto de 
la encarnación en tiempo y espacio, Dios no se desentendió del 
pecado; como una mamá no se desentiende de la caída de su niño, 
aunque cáiga por su culpa e “imprevistamente”; y nos ha liberado de 
su dominio.  

“Él que es primero es arquetipo”, era un principio admitido entre 
los teólogos medioevales. Dios quiso a Cristo como arquetipo, fuente 
y término de referencia y único mediador con Él. El orden natural es 
en vista del orden sobrenatural, ambos tienen su principio y su fin en 
Jesucristo.  

 El universo y el ser humano son queridos en función de Cristo, no 
viceversa, porque Él es el amante perfecto; y Dios quiso crear co-
amadores. Nos da un gran impulso saber que el sentido de nuestra 
vida es “amar, con nuestra libertad”.  

La predestinación es acto y fruto del amor gratuito de Dios. 



 

 

56 
 

En el principio era el amor.      

El amor, para Duns Escoto, es sinónimo de libertad y voluntad, en el 
contexto de la verdad. 

Dios es el fin (y principio) de todo, también de la creación y de la 
predestinación. Por lo tanto, el producto más sublime del amor de 
Dios ad extra ha de ser un amante excelso, capaz de amar a Dios 
perfectamente, como respuesta perfecta al amor creador. 

El amor es el valor sumo y fundamental tanto del ser y de la actividad 
de Dios como de la criatura racional. 

Toda la vida de Cristo es respuesta de amor al amor del Creador 
(¡“hágase, Padre, tu voluntad”!). 

La historia de la salvación es historia sagrada, o sea: expresión de la 
libertad divina que acompaña amorosamente a su criatura - pueblo. 

No existen dos órdenes de salvación: uno, antes del pecado y otro 
después del pecado. Un solo orden. Pablo VI dirá: “la línea de la 

creación es la misma de la salvación”. 

El primado de Cristo se sitúa al interior de la misma densidad 
ontológica de todas las realidades creadas (vestigios, huellas, 
imágenes) y en el valor salvífico que Dios produce en ellas (todo es 
lugar teológico). 

Una consecuencia importante es que la muerte en cruz ya no es el 
fin de la encarnación, como se entiende comúnmente, sino la 
expresión suprema de amor del sumo amante, Cristo, por cuyo amor 
todos hemos sido llenados de “vida en abundancia” (Jn. 10, 10). 

Es interesante que también Santo Tomás y San Buenaventura creían 
posible la tesis del Primado absoluto de Cristo (ya se hablaba de ello), 



 

 

57 
 

sin embargo, prefirieron la doctrina según la cual Cristo vino por el 
pecado, porque, decían, es más acorde con la Escritura y la piedad 
del pueblo cristiano. 

El pecado no es ruptura total: permanece siempre la orientación 
sobrenatural en Cristo. Y Cristo, según la voluntad predestinante de 
Dios, es inconmovible fundamento de la divinización (los Padres 
Latinos la llaman adopción) desde el inicio de las obras de Dios. 
Ninguna criatura puede hacer ineficaz o reversible el plan divino. 
¡Dios es fiel! 

La voluntad sumamente moral de Dios (Él se mueve por amor y 
verdad) ama y decide únicamente como donación. En Él existe una 
ratio (causa interna) para crear, no un motivo (causa externa). 

El presupuesto de la encarnación, pues, no es el pecado y su 
redención, sino el amor libre de Dios. Y el efecto es la elección 
sobrenatural de los co-amadores, su divinización en Cristo. 

La encarnación entonces no es para la reparación de un acto 
pecaminoso (con un sacrificio expiatorio) sino: la orientación total y 
originaria de la humanidad entera hacia la divinización. Y la 
redención no es el apaciguamiento de un Dios enojado, 
intransigente, sino la expresión máxima de amor, de la humanidad 
en Cristo, que acoge, según su máxima posibilidad, el perdón 
originario y total de Dios (el hijo de la parábola del hijo pródigo, 
acogido por el padre que no exige ni siquiera una explicación por el 
pecado, lo simboliza). 

La encarnación, en la mente de Dios, primero, y en la historia, 
después, no es la superación de una deficiencia de orden moral sino 
la elevación sobrenatural y la superación divina de la “deficiencia 
metafísica” del ser humano; por lo cual: de pura criatura ha sido 
hecho partícipe de la divina naturaleza en Cristo (el cual ya era así 



 

 

58 
 

por tener las dos naturalezas); pasando a ser para la humanidad: 
origen, camino y término de la “transfiguración humana”.  

Para el Beato Duns Escoto, pues, la redención está enmarcada 
dentro del gran cuadro de la encarnación. Juan Pablo II dijo: “La 
redención es una parte importante de la salvación”. 

En esta diferente perspectiva: la superación de la deficiencia moral 
(según San Anselmo), y la superación de la deficiencia metafísica de 
la creatura (según Duns Escoto) es donde las dos concepciones 
(anselmiana y escotista) evidencian su diferencia profunda. 

Todo lo que ocurre en la vida de Cristo es la encarnación en su 
devenir, en su desarrollo histórico en vistas de alcanzar el ésjaton, la 
resurrección, el paso a la dimensión divina.  

En este sentido, la Misa transmite la fuerza originaria y 
transformante del amor de Dios en Cristo. 

El gran avance teológico del Beato Duns Escoto fue el de ubicar la 
relación con Cristo en la dimensión ontológica, además que en la 
dimensión moral. 

El Beato Duns Escoto no se detuvo a esclarecer el concepto de 
redención. Tal vez, se puede decir que la redención ha sido la 
aplicación, en el tiempo apropiado, del amor “fontal” (de: fuente) de 
Cristo en su primado, amor salvador y restaurador. 

El amor de Cristo es manantial, norma y vida de todos los demás 
amores. Es su arquetipo, motivo y fin. Es el paradigma de todas las 
otras respuestas de amor. 

RECORDEMOS: la predestinación es un acto libre y gratuito de Dios; 
procede de su iniciativa soberana y es manifestación sobrenatural de 
su bondad que quiere comunicarse. 



 

 

59 
 

Expresión perfecta de esta comunicación es Jesucristo (y nosotros en 
Él, por Él y para Él). El amor de Jesucristo en la cruz es respuesta 
excelsa al amor de Dios, no reparación “de condigno” (adecuada), 
como en la visión anselmiana.  

Queda así descartado todo antropologismo y amartiocentrismo 
(=pecado-centrismo), pues todo bien, de principio a fin, depende del 
amor libre, originario y gratuito de Dios, y de la respuesta excelsa de 
Jesucristo. Él es la razón tanto del “exitus a Deo” (salida de Dios) 
como del “reditus ad Deum” (retorno a Dios).  

Incluso, la ciencia, la economía, el arte tienen su punto de referencia 
y de discernimiento en Cristo. 

 

RESUMIENDO 

Desde siempre hemos pensado según la teología anselmiana del 
“Cur deus homo” (=por qué Dios se ha hecho hombre) cuyos cuatro 
postulados son los siguientes: 

1. Fue necesario redimir al hombre que había pecado 
2. Tenía que ser redimido por satisfacción de condigno 

(=adecuada a Dios) 
3. La satisfacción podría ser realizada sólo por un Dios – hombre 
4. El medio más adecuado era la encarnación, la pasión y muerte 

de Jesucristo. 

Sin embargo, resumimos, el Beato Fray Juan Duns Escoto sostuvo 
que es absurdo el que la realidad más grande de la humanidad y 
de la historia, que es la existencia de Jesucristo, haya sido 
originada por algo accidental y negativo como es el pecado. Y 
formuló una nueva hipótesis, articulada de la siguiente manera: 



 

 

60 
 

1. Dios, que es amor, queriendo predestinar a creaturas para que 
fueran partícipes de su divina naturaleza (co-amadores), 

2. Predestinó primero al que es más cerca del fin (Jesucristo, 
quien ya es partícipe de la divina naturaleza), 

3. En Él, por Él y para Él predestinó a todos los demás seres 
humanos “a la gracia y a la gloria”; 

4. Previendo la caída de los demás seres humanos, predestinó a 
Jesucristo como redentor también. 

5. La encarnación de Jesucristo es la obra primera y suma de Dios. 

La doctrina del Primado de Cristo constituye el centro de la esencia 
misma del misterio de la salvación.  Duns Escoto supera el principio 
platónico del “bien difusivo de sí”, en aras de la libertad absoluta de 
Dios.  La historia de la salvación no se entiende si no vemos en ella 
la actuación concreta del amor-libertad de Dios.  El amor libre de 
Dios es el principio de cada cosa; es la explicación última del orden 
de la salvación que comprende naturaleza y gracia. 



 

 

61 
 

 

 

Benedicto XVI, al concluir la presentación que hizo de la teología del 
PRIMADO, en la audiencia pública del 7 de julio de 2010, dijo: 
“Queridos hermanos y hermanas, esta visión teológica, fuertemente   
-cristocéntrica-, nos abre a la contemplación, al estupor y a la 
gratitud: Cristo es el centro de la Historia y del cosmos, es quien da 
sentido, dignidad y valor a nuestra vida”.  


